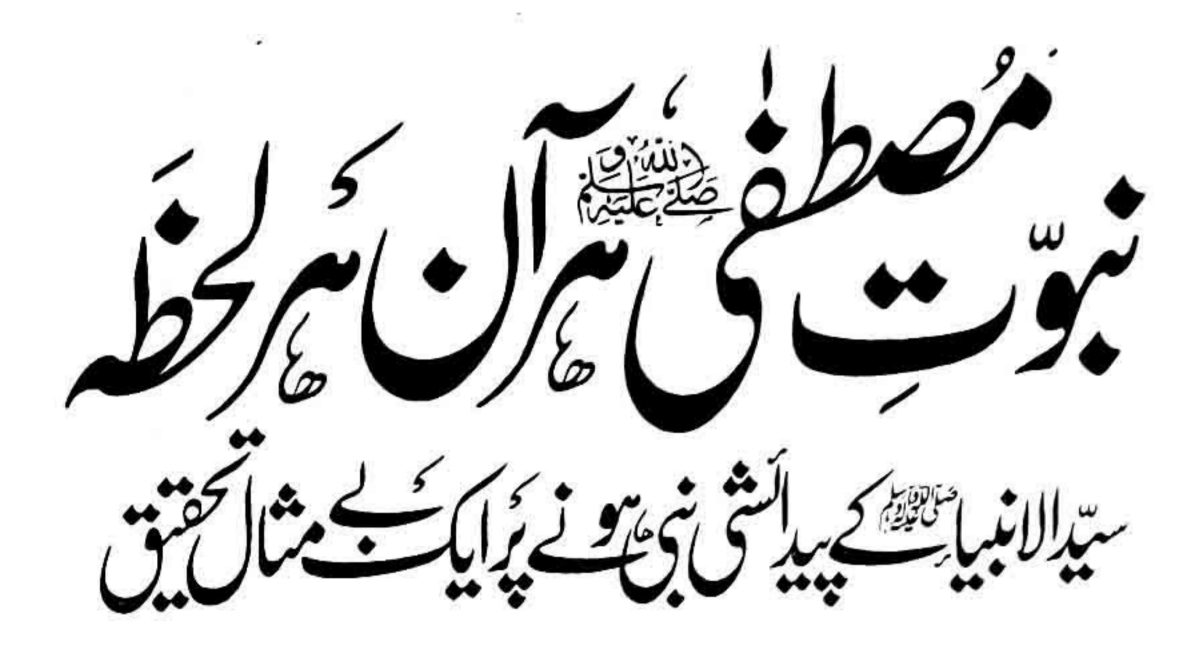


يوفن يحدون ان قادري





برونسئ محروب الناقادري

نَايشِي

فریزنگر بستال ۱۳۸ دارد و بازار کاربور marfat.com

#### Copyright © All Rights reserved

This book is registered under the copyright act. Reproduction of any part, line, paragraph or material from it is a crime under the above act.

جملہ حقوق محفوظ ہیں یہ کتاب کا پی رائٹ ایکٹ کے تحت رجٹرڈ ہے، جس کا کوئی جملہ، بیرا ، لائن یا کسی متم کے مواد کی نقل یا کا پی کرنا قانونی طور پرجرم ہے۔





مطبع : رومی پبلیکیشنز اینڈ پرنٹرز کا ہور الطبع الاق ل: رمضان 1431ھ/اگست2010ء قیمت : رویے

### Farid Book Stall

Phone No:092-42-7312173-7123435
Fax No.092-42-7224899
Email:info@faridbookstall.com
Visit us at:www.faridbookstall.com

فريد مي ازدوبازازلام وريازازلام ور زن نبر ٩٢.٤٢.٧٣١٢١٧٣.٧١٢٣٤٩٠ على نبر ٩٢.٤٢.٧٢٢٤٨٩٩

ای کے اس : info@ faridbookstall.com دیسیان: www.faridbookstall.com

# 

| صفحه | عنوان                      | نمبرثار | صفحہ | عنوان                             | نمبرثار |
|------|----------------------------|---------|------|-----------------------------------|---------|
| 66   | د ليل پنجم                 | 15      | 5    | الاحداء                           | ☆       |
| 68   | د ليل ششم                  | 16      | 5    | الانتساب                          | ☆       |
| 69   | نە كوئى ملك نەنبى          | 17      | 6    | تقريظ                             | ☆       |
| 71   | د ليل مفتم                 | 18      | 8    | فتو کی نمبرا                      | 1       |
| 72   | د کیل ہشتم                 | 19      | 11   | فتو ی نمبر ۲                      | 2       |
| 73   | دلائل كالتجزييه            | 20      | 12   | فتو کی نمبر ۳                     | 3       |
| 76   | شحقيق حديث                 | 21      |      | حضرت علامه مفتى محمد نعيم نقشبندي | 4       |
| 78   | ہمارے بیندیدہ تفسیری اقوال | 22      | 13   | كامؤقف                            |         |
| 79   | يهلا' دوسراقول             | 23      | 2    | حضرت علامه مفتى محمه جميل         | 5       |
| 80   | تيسراقول                   | 24      | 14   | رضوی کامؤقف                       |         |
| 81   | نبوت سے لاعلم              | 25      | 20   | د کیل اوّل                        | 6       |
| 95   | دوسری آیت                  | 26      | 33   | نجزی فضیلت<br>ا                   | 7       |
| 101  | تيسري آيت                  | 27      | 36   | علم الاساء والمسميات              | 8       |
| 104  | الزامى جواب كالتحقيقى جواب | 28      | 38   | دلیل دوم                          | 9       |
| 105  | چوهی آیت                   | 29      | 42   | د کیل سوم                         | 10      |
| 107  | گلدسته سوالات              | ☆       | 46   | کیملی تاویل                       | 11      |
| 107  | مهرنبوت                    | 1       | 59   | دوسری تاویل                       | 12      |
| 108  | والده ما جده صحابية بيس    | 2       | 62   | ایک مکروه عبارت                   |         |
| 110  | بعثت                       | 3       | 65   | دلیل چہارم                        | 14      |

| برس<br>صنحه | عنوان | نبرثار | صنحہ | عنوان                                                  | نمبرشار |
|-------------|-------|--------|------|--------------------------------------------------------|---------|
|             |       |        | 112  | عرصه نبوت                                              | 4       |
|             |       |        | 113  | جرائيل عليه السلام كانهآنا                             | 5       |
|             |       |        | 113  | نبی اور تبلیغ                                          | 6       |
|             |       |        | 118  | حضرت خضرعليهالسلام كي تبليغ                            | 7       |
|             |       |        | 118  | علم غيب اورقر آن                                       | 8       |
|             |       |        | 121  | مكررنز ول نبوت                                         | 9       |
|             |       |        |      | يشخ الحديث علامها شرف                                  | ☆       |
|             |       |        |      | سيالوي دامت بركاتهم العاليه                            |         |
|             |       |        |      | کی کتاب'' تحقیقات'' کا                                 |         |
|             |       |        | 123  | ي تخقيقي جائزه                                         |         |
|             |       |        | 124  | ا یک قیمتی مشوره                                       | 1       |
|             |       |        | 127  | جواب تقيه                                              | 2       |
|             |       |        | 133  | قوائے بشریہ                                            |         |
|             |       |        | 137  | پېلاشق صدر                                             |         |
|             |       |        | 139  | د وسراشق صدر                                           |         |
|             |       |        | 139  | تیسراشق صدر<br>است                                     |         |
|             |       |        | 142  | 2.0                                                    | 1       |
|             |       |        | 145  | وحي حفي                                                |         |
|             |       |        | 150  | جا ہل کون                                              |         |
|             |       |        | 150  | امت کے ساتھ موازنہ<br>من سن شند الن                    | 10      |
|             |       |        |      | حرف آخروشخ الحديث والنفير                              |         |
|             |       |        | 450  | مضرت علامه اشرف سیالوی<br>محضرت علامه اشرف سیالوی      |         |
|             |       |        | 155  | رف من مه سرک میان<br>کے حضور دست بسته گزارش<br>کتابیات | 547     |
|             |       |        | 133  | الميات المالية                                         |         |

### الاهداء

بندهٔ ناچیزا پی اس ادنی کاوش کوسیدالانبیا؛

قائدالمرسلین خاتم الانبیاء والمرسلین شفیج المذنبین سیّد نااحم مجتبی

حضرت محمصطفی صلی اللّدعلیه و آله وسلم

حضرت محمد مصطفی صلی اللّدعلیه و آله وسلم
کی بارگاهِ مقدس ومنور و معطر و مطهر میس انتهائی عقیدت واحتر ام اور عجز وانکسار
کی بارگاهِ مقدس ومنور و معطر و مطهر میس انتهائی عقیدت واحتر ام اور عجز وانکسار
کے ساتھ مدیہ کرتا ہے۔

یارسول الله صلی الله علیه و آله و ملم آپ کا ایک ادنیٰ غلام محمد عرفان بٹ قا دری عفاعنه ربه القوی طالب شفاعت وعنایت ومغفرت و برکت ورحمت ہے۔



الانتساب

میں اپی اِس تالیف کوا ہے شیخ طریقت شیخ الحدیث والنفیر حضرت علامہ ابومحمر' محمد عبد الرشید سمندری رحمة الله تعالی علیه اور

ا بینے والدگرامی و والدہ ما جدہ دامت بر کا تہما العالیہ کی طرف منسوب کرتا ہوں جن کی محبوّں شفقتوں عنایتوں اور دُعا دُل کے سائے میں ہی اس بندہ ناچیز کومطالعہ و تحقیق وتحریر کا ذوق نصیب ہوا۔

# تقريظ مناظرا بل سنت فاصل جليل ابوالحقائق حضرت علامه غلام مرتضلى ساقى صاحب مدظله العالى

بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلي ونسلم على رسوله الكريم٬ امابعد!

محبت کا نورانی ومقدس جذبہ جن افراد کے دلوں میں جلوہ گر ہودہ اپنے محبوب کے عیوب و نقائص پرنظرنہیں رکھتے اور اس کی ذات میں موجودعیب انہیں دکھائی ہی نہیں دیتا۔لیکن بات اگر ایسے محبوب کی ہوجومظہر کمالات عالیہ دمنبع خصائص وافیہ ہو بلکہ حبیب ذات ِصمریہ ہوتو پھراس کی ذات میں عیب ونقص کا پایا جانا ناممکن بلکہ محال ہے۔

> و ہ کما ل حسن حضور ہے کہ گما ن نقص جہاں نہیں یمی پھول خار ہے دور ہے یہی شمع ہے کہ دھواں نہیں

بهاريءآ قاومولاحضرت محمد مصطفاصلي الثدعليه وسلم وجة تخليق كائنات اورمنبع كمالات جملہ انبیاءورسل ہیں۔جوخو بی یا کمال کسی بھی دوسرے نبی یارسول میں پایاجا تاہےوہ ای طرح یا اس ہے بہترصورت میں ہمارے حضور صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی پایا جاتا ہے اور یہی ا کابرین امت کا مؤقف ومختارہے۔امام بوصیری فرماتے ہیں:

''وكلهم من رسول الله ملتمس

غرفا من البحر او رشفا من الديم "

یعنی تمام رسل وا نبیا علیهم السلام ٔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کے بحرکرم ہے ایک چُلو اور عطا کی بارش کے چند حصینے طلب فر مانے والے ہیں۔

نبوت بھی اہم کمالات وفضائل میں ہے سب سے عظیم ترین خوبی ووصف ہے۔حضرت

عیسیٰ و بیجیٰ علیہاالسلام کوالٹد تعالیٰ نے بیکمال ان کے بچین کے اوائل میں عطافر مادیا 'لہٰذا بیامرضروری

کشہراکہ وہ مجبوبِ خداصلی اللہ علیہ وسلم جو کمالاتِ انبیاء علیہم السلام کے جامع وہنیع ہیں وہ بھی اپنے مبارک بجپن میں نبوت کے مقام پر فائز ہوں ورندان کی عمر کے تقریباً چالیس سال حضرت عیسیٰ و کی علیہ السلام کی عمر مبارک کے چالیس برسوں سے معاذ اللہ کم تر ثابت ہوں گے۔ لہذا فریق مخالف کی اس تحقیق ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چالیس برس کی عمر مبارک گزار نے کے بعد نبوت کے منصب پر فائز کئے گئے علماء وعوام اہل سنت و جماعت میں تشویش کی ایک لہر دوڑ گئی کہ فریق مخالف کو منصب پر فائز کئے گئے علماء وعوام اہل سنت و جماعت میں تشویش کی ایک لہر دوڑ گئی کہ فریق مخالف کو منسب بر فائز کئے گئے علماء وعوام اہل سنت و جماعت میں تشویش کی ایس وقت انتہا نہ رہی جب راقم میں باعث بنے ۔ تذبذ ب کے ان کھا ت کے دوران مسرت وشاد مانی کی اس وقت انتہا نہ رہی جب راقم نے فاضل نو جوان پر وفیسر محمور فان قادری صاحب کی کتاب'' نبوت مصطفلے ہرآن ہر لجظ'' کا مطالعہ کیا۔ کتاب کیا ہے دلائل و ہرا ہین کا ایک بحرموجز ن ۔ ہر لفظ میں متانت و بنجیدگئ ہر بات میں وزن۔ آپ نے نہایت عمدہ اسلوب میں آ قا علیہ السلام کی بجپن میں نبوت پر دلائل پیش کئے اور پھر اس معوقف کے خلاف پیش کی جانے والی ہرا ہے دلیل کار دمسکت و بلیغ فر مایا۔

اس سے قبل آپ کے درجنوں رسائل و کتب انگلش واردو زبان میں اندرون ملک و بیرون ملک زیورطبع سے آ راستہ ہو چکے ہیں۔اللہ تعالیٰ آپ کو آپ کی اس کاوش پر جزائے خیرعطا فر مائے اور آپ کے علم ومل وصحت میں برکت عطافر مائے۔ آمین!

والصلوٰة والسلام على سيّدالانبياء والمرسلين غلام مرتضى ساقى جولائى ٢٠١٠ء



# فتو کی تمبرا

کیافرماتے ہیںعلماء دین شرع متین درج ذیل مسائل کے متعلق (۱) : کیا و حابیہ نجد ریہ سعود ریہ یا غیر سعود ریہ عقائد رکھنے والے امام کے پیچھے اہل سنت و

جماعت حنفی کی نماز ہوتی ہے یا کنہیں؟ (۲) نبی الانبیاء حضرت محم مصطفے صلی اللہ علیہ وآلہ وصحبہ و بارک وسلم پیدائش نبی تھے یا '

جالیس سال کی عمر شریف میں نبی ہوئے؟ قر آن وحدیث کی روشیٰ میں واضح فر ما<sup>ن</sup>میں۔

بینواوتو جروا لمستفتی محمر کاشف اقبال مدنی شا کموی مضلع شیخو یوره شا کموی مضلع شیخو یوره

### بسم الله الرحمن الرحيم

الجواب ہواللہ الموفق والصواب (۱) جوبھی برعقیدہ بددین بدند ہب امام ہواس کے بیچھے کسی تحصیحے العقیدہ کی نماز نہیں ہوتی۔امام محقق علی الاطلاق رضی اللہ عنہ فتح القدیر شرح صدابہ میں ہمارے تینوں ائمہ ند ہب امام اعظم امام ابو یوسف، امام محمد رضی اللہ عنہم سے نقل کرتے ہیں لا تحو ذالصلواۃ خلف اهل الهواءِ یعنی بددینوں کے پیچھے نماز جائز نہیں۔لہذاکی بدندھب بددین نبدعقیدہ امام کے پیچھے جا ہے وہ نجدی سعودی ہویا غیر نجدی غیر سعودی ہواس کے پیچھے نماز جائز نہیں۔ لہذاکی بدندھب بددین نبدعقیدہ امام کے پیچھے جا ہے وہ نجدی سعودی ہویا غیر نجدی غیر سعودی ہواس کے پیچھے نماز جائز نہیں۔(فقاوی فیض الرسول جلد نمبرامی: ۲۸۷)

(۲) حضور نبی اکرم نورمجسم صلی الله علیه وآله واصحابه و بارک وسلم نبی الانبیاء ختم المرسلین بیں -آپ سلی الله علیه وسلم سب سے اوّل نبی بیں اور آخر بھی ۔ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ ھُـــوَ

الْاَوَّلُ وَالْاَحِرُ وَالْنظَاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُ وَ بِكُلِّ شَىءٍ عَلِيْم ردوس حمقام پرارثاد خداوندی ہے۔ وَإِذْ إَنِجِ إِ اللهُ مِينتَاقَ النّبيّينَ النح مِن الله تعالى نے تمام انبياء ميم السلام سے ہمارے نبی سیدنا محمصلی اللہ علیہ وسلم پرایمان لانے اور آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد کرنے کا عہدو میثاق لیا۔اس سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اول نبی ہیں نیز تر مذی شریف کی حدیث بروایت سیدنا ابو ہر رہے مروی ہے کہ عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ کی نبوت کب واجب ہوئی؟ تو آپ نے فرمایا: جب آ دم علیہ السلام رُوح اور جسم کے درمیان تھے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی رحمة الله علیہ نے مدارج النوت جلد دوم میں فرمایا۔ إس عالم ظهور میں حضور اکرم صلی الله عليه وملم كى نبوت ثابت ب جبيها كه آپ نے فرمایا: كسنست نبيّسا و آ دم بين السروح وَ الجسد لَعِنَ مِن أَس وقت نبي تفاجب آ دم عليه السلام روح اورجهم كے درميان تھے۔ايك اور عدیث میں آیا ہے کہ اِنسی عبداللہ وخاتم النبیین و آدم لمنجدل فی طِیْنِهٖ ۔ بِشک میں عبداللہ اور آخری نبی اس وقت تھا جبکہ آ دم علیہ السلام اپنے خمیر میں تھے۔اور لوگوں کی زبان پر پیمشہور ہے کہ و آدم بیس السماءِ والطین یعنی آ دم علیہ السلام پانی اور مٹی کے درمیان تھے۔ کیکن محدثین فرماتے ہیں بیلفظ مرتبہ صحت کوہیں پہنچے، مگرمعنی ایک ہے۔ بہ ہر نقد ریخلیق آ دم علیہ السلام سے پہلے ہونا مراد ہے۔اگر چیلم الہی میں تمام نبیوں کی نبوت ثابت اورمسلم ہے لیکن حضور صلی الله علیه وسلم کی نبوت فرشتو ل اور روحوں کے درمیان ظاہراورمعلوم تھی اور دیگر انبیا علیهم السلام کی نبوت مخفی اور پوشیده تھی۔ بلکہ کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک اِس جہان میں تمام نبیوں کی روحوں کی تربیت فرمانے والی اور اُن پر علوم الہیہ کو پہنچانے والی تھی (مدارج النبوت جلد دوم اردوتر جمه صفحه ۱۳) - إى طرح اعلى حضرت عظيم البركت مجدد ما ئة حاضره مولانا الشاه احمد رضا خان بریلوی رحمة الله علیه اپنے فناؤی رضوبه جلدنمبر ۳۰ صفحه نمبر ۲۲ پر لکھتے میں۔ کہ علامہ من الدین ابن جوزی اپنے رسالہ میلا دمیں ناقل کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے

martat.com

حضرت مولى المسلمين سيدناعلى المرتضى كرم الله وجهه سے فرمایا: یَسا اَب الْسَحَسَنَ اَنَّ مُسَحَمَّدَ رَسُولُ رَبِّ العلمين و خاتم النبيين و قائد الغر المحجلين سيد جميع الانبياء و المرسلين الذى تنبًّا وآدم بين الماء والطين را\_ابوالحن بيشكمم مملى الله عليه وملم رب العلمين كےرسول ہيں اور پيغمبروں كے خاتم اور روثن رواور روثن دست و يا والوں كے پيشوا تمام انبیاء والمرسلین کےسر دارنبی ہوئے۔جبکہ آ دم علیہ السلام آب وگل میں تھے۔لہذا ان آیات واحادیث سے ثابت ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بیدائثی نبی تھے۔ عام طور پریہ جومشہور ہے کہ نبوت حالیس سال کے عمر میں ہی ملتی ہے ہے کوئی قاعدہ کلینہیں ہے کیونکہ بعض انبیاء کرام کو بجین میں نبوت دی گئی ہے جبیبا کہ حضرت بیجیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو دی گئی جب ان دوحضرات انبیاءکرام کو بجین میں نبوت عطا ہوئی تو ہمارے بی صلی الله علیہ وسلم کے لیے ابتدا نبی ہونے میں کیااستحالہ ہے۔جبکہاس کے وقوع پراحادیث شاہد عادل ہیں۔ہاں!اعلان نبوت اور تبليغ كاحكم حاليس سال كي عمر مين ديا جاتا ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم ورسولہ ( ماخوذ از فتاویٰ رضوبیہ تفسیر تبيان القرآن، مدارج النبوت جلددوم)

> کتبه محمد رحمت الله

تصدیق الجواب صحیح والڈ اتا الی اعلم ورسولہ فقیرابوالصا کی محمر بخش علیرابوالصا کی محمر بخش جامعہ محد شاعظیم رضا نگر ، چنیوٹ جامعہ محد شاعظیم رضا نگر ، چنیوٹ 29-06-2**00**9

# فتوى تمبرا

کیافرماتے ہیں حضرات علماءِ کرام اس مسکلے کے بارے میں کہ کوئی کے کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام جالیس (۴۰) سال سے پہلے نبی ہیں تھے۔اور آپ کونبوت جالیس کے بعد ملی ہے۔ والسلام جالیس کے بعد ملی ہے۔ اس کے متعلق شری تھم اور فتوٰ ی صا در فر مائیں۔

السائل

قاری محمد شعیب رضوی ولدنذ براحمد مدرسة البنات گلشن مدیندرضویه پرتاب محررهمانیدروژ، فیصل آباد پرتاب محررهمانیدروژ، فیصل آباد

بسم الله الرحمن الرحيم

نحمد ه ونصلي على رسوله الكريم وعلى اله وصحبه اجمعين \_اما بعد

مشكوة شريف ميس بحوالم ترفدى بيذكر بعن ابسى هويدة قال قالوا يا رسول الله متى او جبت لك النبوة قال و ادم بين الروح والجسد رواه ترفدى مشكوة : ٥١٣٨ متى او جبت لك النبوة قال و ادم بين الروح والجسد رواه ترفدى مشكوة : ٥١٣٨ بجين ميل حضرت عيسى عليه الصلوة والسلام نے فرمايا انسى عبدالله اتنى الكتب و جعلنى نبياً : حضرت عيسى عليه السلام نے گهواره ميں فرمايا ميں الله كا بنده موں اور مجھے كتاب عطافر ماكى اور نبى فرمايا - والله تعالى ورسوله الاعلے اعلم

ابوالخلیل غفرله جامعه رضویه مظهراسلام فیصل آباد

نوٹ: قرآن وحدیث ہے بجپن سے نبوت ثابت ہے پھراگر کوئی تشلیم نہ کرے تو د ماغ کا علاج کروائے۔

# فتوى نمبرسا

محترم مفتى صاحب!السلام عليكم

دریافت طلب امریہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ولا دت سے لے کر جالیس برس کی عمر مبارک سے قبل تک نبوت کے منصب پر فائز تھے یانہیں ۔ قر آن وحدیث کی روشنی میں اس مسئلہ کی وضاحت فر مائیں ۔ بینوا تو جروا۔

العارض محمد عرفان بث سے ارابر مل ۲۰۰۹ء

بہم اللہ الرحمٰن الرحیم ہ الجواب: مسئولہ صورت میں نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم عالیہ سال کی عرمبارک سے پہلے بھی نبی تھے بلکہ حدیث حضرت ابو ہر یرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ثابت کہ آپ کی نبوت اس وقت سے ثابت جب حضرت آ دم روح و جسد مبارک کے درمیان تھے۔ تر ندی شریف میں ہے عن ابسی هریو قال ، قالوا یا رسول اللہ متی و جبت لک النبوة قال و ادم بین الروح و الجسد، یعنی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے آپ فرماتے ہیں: صحابہ کرام نے عض کی یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ کے لیے نبوت کب واجب ہوئی ؟ فرمایا: جب آ دم روح اورجم کے درمیان تھے۔ تو حدیث فدکورہ سے ثابت ہوا کہ آپ عالیہ سال کی عمر مبارک سے پہلے بھی نبی تھے، واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب محمر شویرالقادری

مر توراها درن (نائب مفتی) جامعه نظامیه رضویه لا ہور 24-05-2009

# حضرت علامه مفتى محمر نعيم نقشبندى كاموقف

نحمد ه ونصلی وسلم علی رسوله الکریم

حضور نبی اکرم شفیع معظم خلیفة الله الاعظم صلی الله علیه وسلم کی ذات والا صفات اعلان نبوت سے پہلے بھی وصف نبوت سے متصف تھے۔حضرت سے پہلے بھی وصف نبوت سے متصف تھے۔حضرت جابر بن سمرہ رضی الله عنه راوی رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

انی لاعرف حجراً بمکة کان یسلم علی قبل ان ابعث انی لاعرفه الان رواه مسلم میں مکہ کے اس پھرکوجانتا ہوں جومیر ہے مبعوث ہونے سے قبل مجھے سلام کرتا تھا۔ میں مکہ کے اس پھرکوجانتا ہوں جومیر ہے مبعوث ہونے سے بل مجھے سلام کرتا تھا۔

(مشکلوة بص:۵۲۴)

بوقت ولا دت باسعادت جوار ہاصات رونما ہوئے اور کتب سابقہ میں جوعلامات بتائی گئیں ان میں بہت کی علامات کا ظہوراس وقت میں ہوا مثلاً آسان پر تارے کا طلوع وغیرہ وہ اس بات پر مثعر - مزید ہیکہ حضرت بحیراراہب کا واقعہ، مدارج النبوت شریف میں حضرت شخ محقق شخ عبدالحق دہلوی قدس سرہ العزیز نے نقل فر مایا - اس میں بیموجود ہے جب بیقا فلہ پہاڑ پر چڑھنے لگاتو بحیرانے سنا کہ بہاڑ کا ہر شجر وجح کہدر ہا ہے السلام علیک یا دسول اللہ اُس نے خصور صلی اللہ علیہ وحم کے شانہ مبارک پراس مہر نبوت کو بھی دیکھا اور اس کو ای طرح پایا جس طرح آسانی کتابوں میں اُس نے پڑھا تھا۔ بحیرانے اُسے بوسد دیا اور آپ پر ایمان لایا ۔ بحیرا ان میں سے ایک ہے جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر آپ کے اظہار نبوت سے پہلے ایمان لایا۔ بحیرا ان میں سے ایک ہے جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر آپ کے اظہار نبوت سے پہلے ایمان لائے ۔ حضرت علی قاری قدس سرہ الباری نے مرقاۃ الفاتے میں انسی لاعرف حصوراً بھکھ المحدیث حضرت کی قاری قدس مراک شری سے دائی میں اس میں اُن میں اور اُن میں اُن میں اُس میں اُن م

الحدیث حضرت ام المومنین سیدہ عائش صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بیان کیا آپ نے فر مایا:
جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم غارِحرا سے واپس ہوئے جس درخت و پھر کے پاس سے
گزرتے وہ کہتا تھا السلام علیک یا رسول اللہ معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم
اعلان نبوت سے پہلے بھی نبی تھے۔واللہ تعالی ورسولہ الاعلیٰ اعلم' کیم شعبان ۱۳۳۱ھ

# حضرت علامه مفتى محرجميل رضوى كاموقف

نحمدہ و نصلی و نسلم علی رسولہ الکریم، امابعد رسول الله الکریم، امابعد رسول الله الله علیہ وسلم کی نبوت کا وجوب و ثبوت تخلیق آ دم علیہ السلام سے قبل ہے۔
عن ابی هریرة رضی الله عنه قال قالو یا رسول الله (صلی الله علیه وسلم) متی و جبت لک النبوة قال و ادم بین الرّوح و الجسد رواہ الترمذی حضرت ابو ہریرہ رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ لوگوں نے عض کیا یارسول الله صلی الله علیہ وسلم آ پ کونبوت کب حاصل ہوئی تو آ پ صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا اس حال میں کہ آ دم علیہ السلام روح اورجم کے مابین تھے۔

عن العرباض بن سارية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال انى عند الله مكتوب خاتم النبيين وان آدم لمنجدل في طينه الخ

حضرت عرباض بن ساربیرضی الله عنه سے روایت ہے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا بلاشبہ میں الله کے حضوراس وقت خاتم النبیین مکتوب تھا جب آ دم علیہ السلام اپنی مٹی میں مرتسم تھے۔

ان دونوں احادیث میں سید کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کاخلق آدم علیہ السلام ہے بل نبی ہونا لازم ہے اور یہی اہلسنت و جماعت کامسلم و حقق مسلک ہے۔ جب سرور عالمیان صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت بے مثال ہوئی نبوت عامہ کاظہور بھی ساتھ ہوا ایسانہیں کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور جو نبوت مستقلہ تھی وہ نہ تھی۔ یہ و ہابیہ زندیقہ خبیثہ ملحدہ کو ہی زیباں ہے جو بہ سال کے بعد نبوت کے قائل ہیں۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى نبوت خلقى ہے جيسا كدار شادِ بارى تعالىٰ ہے:

و اذ اخذ الله ميثاق النبيين لما اتيتكم \_(٣)

اوراس وقت کو یاد کروجب الله تعالیٰ نے انبیاء (کرام) سے پختہ وعدہ لیا الخ۔

اس آیت شریفہ سے ثابت ہور ہاہے کہ آتا وکا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پیدائش ہے كوئى هخص بھی اس آیت کریمہ کی مغاریت میں نہیں دکھا سکتا کہ جب آپ کی تخلیق ہوئی تو (معاذ الله) نی نه محصے تفی نبوت کے دلائل آیات واحادیث میں قطعانہیں فقط مخرفین و معصبین کی ہٹ دھری ہے۔ نہ معلوم پیدائش نی کی نفی کرنے میں مخالفین کوشان نبوت سے کیا عناد ہے۔ آیت شریفہ میں انبیاء کی نبوت کا اثبات ہے اور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا بیان ہے۔ ہر رسول نی ضرور ہے۔

نیز عینی علیه السلام کے متعلق ہے:

اني عبدالله اتني الكتاب و جعلني نبيار

بلاشبه میں اللہ کا بندہ خاص ہوں مجھے کتاب (انجیل)عطا ہوئی اور مجھے نبی بنایا گیا۔

بياعلان حضرت عيسى عليه السلام نے ايام آغاز ميں فرمايا جب آپ مهدميں تھے۔ اہل سنت و جماعت کا اعتقاد ہے کہ سیّد العالمین صلی اللّٰہ علیہ وسلم تمام مرسلین و انبیاء سے ذات و صفات

جب عيسى عليه السلام طفوليت ميں اعلان نبوت فر مار ہے ہيں تو نبي كا ہر لحظہ ولمحه تمام كا ئنات کے غیرا نبیاء کے اعمال وکر دار ہے افضل واعلیٰ ہے۔

الرعيسى عليه السلام كوپيدائش نبي ما نا جائے اور سيد عالمين صلى الله عليه وسلم كو جاليس سال بعد نی تسلیم کیا جائے تو بقول معارضین کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جالیس سال (معاذ اللہ) عیسی علیہ السلام ہے کمتر ہیں یہی و ہابیہ غیرطا ہرہ کاعقیدہ ہے۔

نیز نبوت اعمال ومعاملات ہے حاصل نہیں ہوتی بلکہ ضل خداوندی ہے۔

نبوت مصطفیٰ صلی اللّه علیہ وسلم ہر نبی ورسول سے افضل ہے تمام انبیاء سے حضور کی رسالت افضل آپ کی نبوت اول وافضل ہے۔

ابومحمد جیلانی رئیس:مرکز مدرسین جامعه بریلی شریف شیخو بوره جامعه بریلی شریف شیخو بوره کیم جمادی الاولی ۱۳۳۰ء

### نحمده و نصلى و نسلم على رسوله الكريم بسم الله الرحمن الرحيم

الله تعالی جل جلاله وعم نواله نے زمین کی تخلیق فرمائی اورا سے بی نوع انسان ، جو کہ شاہکار قدرت البیہ بھی ہا وراشرف المخلوقات بھی ، سے زینت بخش ۔ اس کاروان نوع انسانی کو بہ حفاظت اس کی آخری منزل مقصود یعنی برقتم کی نعمتوں ، آسائشوں ، راحتوں اور مسرتوں کی سرزمین جنت الفردوں میں پنچانے اوراذیتوں ، مایوسیوں اور بولناک سزاؤں کی آماجگاہ یعنی جنبم سے بچانے کے لیے الله تعالی نے تقریباً ایک لاکھ چوجیں ہزار انبیاء ومرسلین علیم الصلوة والتسیلم تاریخ عالم کے مختلف ادوار میں مبعوث فرمائے۔

ای عالم اجماد میں رشد و ہدایت کے ان تاباں و درخثاں ستاروں کی تشریف آوری کا سلسلہ ابوالبشر حضرت آدم ملیہ السلام ہے شروع ہوا اور آخر میں سابقہ تمام شریعتوں کومنسوخ کرنے کے لیے سلسلہ نبوت اور رسالت کے آخری مہکتے بھول خاتم الا نبیاء، امام الا نبیاء، قائد الرسلین حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے جو جامع کمالات انبیاء بھی تھے اور پیکر خصائص رسل بھی۔

نہ رکھی گل کے جوشِ حسن نے گلشن میں جا باقی چنکتا کھر کہاں غنچہ کوئی باغ رسالت کا

عالم اجساد میں سب سے پہلے حضرت آ دم علیہ السلام کو نبوت سے نوازا گیالیکن اگراولیت حقیقی دیکھی جائے تو اللہ تعالی نے سب سے پہلے ہمارے آ قاومولی حضرت محمرصلی اللہ علیہ وسلم کے نورمبارک کو تخلیق فرمایا پھر نورمجسم شفیع معظم نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس وقت منصب نبوت سے سرفراز فرمایا جب کہ حضرت آ دم علیہ السلام ابھی روح اورجسم کے درمیان تھے۔

جس کے گھیرے میں ہیں انبیاء و ملک اس جہاں گیر بعثت پہ لاکھوں سلام

یہ مسکلہ کہ آ قاء دو جہاں ، سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کوسب سے پہلے منصب نبوت پر فائز کیا گیا اور بعثت و شریعت کے اعتبار سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء و مرسلین کے خاتم ہیں اس قدر دواضح اور شہرت کا حامل ہے کہ علاء تو علاء عوام الناس کو بھی اس میں کوئی ابہام و تشکیک نبیس۔ مگر شوی قسمت کہ پچھ عرصہ قبل ایک مضمون مطالعہ کے لیے ملاجس میں ہمارے ایک معزز عالم صاحب نے اس موقف سے راہ اعتزال اختیار کرتے ہوئے یہ تحقیق پیش کی کہ نبی کریم صلی عالم صاحب نے اس موقف سے راہ اعتزال اختیار کرتے ہوئے یہ تحقیق پیش کی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ولادت پاک سے لے کر چالیس برس تعد نبی بنایا گیا۔ راقم الحروف کو شخت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ولادت مبار کہ سے چالیس برس بعد نبی بنایا گیا۔ راقم الحروف کو شخت جرت ہوئی کہ مولا نا کو بیٹھے بٹھائے یہ کیا سوجھی کہ انھوں نے خواہ نخواہ نجا بی سے پریثان حال عوام کے انتثار واضطراب کے لیے خاطر خواہ سامان اپے مضمون میں جمع کردیا۔

اے چیم اشک بار ذرا دیکھ تو سہی ہوتا ہے جو خراب وہ تیرا ہی گھر نہ ہو

مولاناصاحب کے پاس اگر فرصت کے اتنے کھات تھے تو ایک ظنی مسئلہ پرطیع آزمائی کے بجائے اللہ تعالی ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور دین اسلام کے خلاف کا سہ لیسیوں اور ریشہ دوانیوں میں مصروف فتنہ پرورلوگوں کا رد بالغ کرتے۔ ای طرح سے ان دشمنان اسلام کا منہ تو رصکت جواب دیے جو' تصور جہاد' ، مرتد کی سزا' ' ،'' آزادی نظر وفکر' '' اسلامی سزائیں' '' مدرجم' '' ' پردہ' ایسے موضوعات پرعقلی دلائل سے اسلام کی تعلیمات کا معاذ اللہ تسخراڑ اتے ہیں اور لوگوں کو گراہ کررہے ہیں۔

راقم الحروف کے دوست احباب نے اصرار فر مایا کہ میں اس مضمون کا جائز ہ لوں جومولا نا

شعیب اورعلامہ غلام نصیرالدین سیالوی صاحب کی تحقیقات پرمبنی ہے اوراس کا مناسب جواب کھوں۔ لہٰذا گرمیوں کی چھٹیوں کے دوران اس کام کا آغاز کیا اور شب وروز کی مصروفیات کے باوجودایک مختصر سے عرصہ میں اس مضمون کا جواب لکھ دیا اور حتی الامکان کوشش کی ہے کہ کسی پر بے جا تنقید نہ کی جائے۔

میں مولا ناشنرادصاحب (لا بمریرین جامعہ نظامیہ لا ہور) کا خاص طورِ پرشکریہادا کرنا جا ہتا ہوں جنھوں نے مجھے لا بمریری کی کتب سے استفادہ کی مکمل اجازت بلکہ آزادی دی اور بعض ادقات مجھے میری مطلوبہ کتاب تلاش کر کے فراھم کرتے۔

بندہ ناچیز نے حوالہ جات نقل کرنے میں نہایت احتیاط سے کام لیا ہے لیکن اگر بتھا ضہ بشری کو کی لفظی یا فکری غلطی موجود ہوتو معزز قارئین ضرور بہضرور مطلع فرما ئیں تا کہ اس کی اصلاح کی جاسکے جت وصواب قبول کرنے میں تاخیر وکوتا ہی نہیں برتی جائے گی۔ (ان شاء اللہ تعالیٰ) اے الہ العالمین! میرے والدین، میرے شیخ طریقت، میرے اہل وعیال، میرے بہن بھائیوں، میرے اساتذہ، میرے احباب، میرے قارئین اور مضمون طذا کے ناشرین کی بہن بھائیوں، میرے اساتذہ میرے احباب، میرے قارئین اور مضمون طذا کے ناشرین کی السی فضل سے مغفرت فرما، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت سے بہرہ مندفر مااور ہم سب کو دنیا اور آخرت کے مصائب ویریشانیوں سے محفوظ فرما۔ آئین

مروری گزارش: آخر میں میری تمام مسلمان بہن بھائیوں سے گزارش ہے کہ اگر میں نے دانستہ یا غیر دانستہ آپ میں کی دل آزاری کی ہویاحق تلفی کی ہوجس کا آپ کوعلم ہے یا آپ اس سے بخبر ہیں تو میں آپ سب سے معذرت کی درخواست کرتا ہوں۔ لہذا آپ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نعلین پاک کے صدقہ میں معاف فرما ئیں۔ اللہ تعالی اس عظیم نیکی کے بدلے آپ اللہ علیہ وسلم کی نیارت سے مشرف فرمائے۔ آمین کو قاء دوجہاں صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف فرمائے۔ آمین کوٹ عالی دامت برکا تھم کوٹ عالی ہیں اس مسئلہ پرشخ الحدیث حضرت علامہ اشرف سیالوی دامت برکا تھم

العاليه كى كتاب "تحقيقات "منظرعام برآئى ہے۔اس كتاب كے آخر ميں كتاب "تحقيقات" كا مخضر مگر جامع جائزہ ليا گيا ہے۔اللہ تعالی ہمیں حق كہنے اور اس برعمل كرنے كى توفيق عطا فرمائے۔امين

دليل اول:

قار ئىن مختشم!

الله تعالیٰ قرآن مقدس میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا عالم بجین میں کیا گیا کلام نقل فر ماتے ہوئے ارشاد فر ماتا ہے:

قَالَ إِنِّى عَبُدُاللهِ اتنِي الْكِتْبَ وَجَعَلَنِى نَبِيًا۔ (ہارہ: ۱ ا، سورہ مریم، آیت: ۳۰) ''بچہ نے فرمایا میں ہوں اللہ کا بندہ، اس نے مجھے کتاب دی اور مجھے غیب کی خبریں بتانے والا (نبی) کیا''۔ (ترجمہ: کنزالا بمان شریف)

اس آیت مبارکہ سے دلالۃ النص سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنے بجین مبارک میں نبی تھے کیونکہ جب حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے ان کے بجین شریف میں ہی نبوت عطافر مادی تو اصل کا نبات ، امام انبیاء منبع کمالات انبیاء صلی اللہ علیہ بھر یق اولی اپنے مبارک بجین میں اس منصب جلیلہ پر فائز تھے۔ کتب اصول فقہ میں دلالۃ النص سے استدلال کو بالنفصیل بیان کیا گیا ہے۔ قار کین کے ذوق کی تسکین کے لیے ہم صرف دو مثالیں پیش کرتے ہیں۔ مثلاً قرآن مقدس میں اللہ تعالیٰ نے ماں باپ کو اف کہنے ہے منع فر مایا مثالیں پیش کرتے ہیں۔ مثلاً قرآن مقدس میں اللہ تعالیٰ نے ماں باپ کو اف کہنے ہے منع فر مایا حرب کے دوق کی تسکین کے جات کہنا ہے ، ہم سے در وکوب کرے اور کہے کہ قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے بحس چیز ہے منع فر مایا اور جس کا اعلان نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا وہ '' آن' کہنا ہے ، جس چیز ہے منع فر مایا اور جس کا اعلان نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا وہ '' آن' کہنا ہے ، ذو کوب اور مارکٹائی سے قرآن پاک نے کہمنع کیا ہے تو اس ظالم ومعاند شخص کو کہا جائے گا کہ نہت زدو کوب اور مارکٹائی سے قرآن پاک نے کہمنع کیا ہے تو اس ظالم ومعاند خص کو کہا جائے گا کہ بہت ذور کو ب اور ان کو مار نے میں ان کی بہت

زیاده دل آزاری و ذلت ہے۔ لہذایہ کام بطریق اولی حرام قرار پائے گا۔

ای طرح اہل سنت و جماعت کہتے ہیں کہ جب جمعہ وعرفہ کے ایام چند نعمتوں کی وجہ سے "عید" قرار پاتے ہیں تو بارہ رہیج الاق ل جس دن ہمیں کا کنات کی سب سے عظیم نعمت حاصل ہوئی وہ بھی بہطریق اولی عید قرار پائے گا۔ نیز اس آیت مبار کہ سے دلالۃ انص سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بجین میں نبی ہونا صاحب مضمون نے بہذات خود تسلیم کیا ہے۔ ملاحظہ فرما کیں، اللہ علیہ وسلم کا بجین میں نبی ہونا صاحب مضمون نے بہذات خود تسلیم کیا ہے۔ ملاحظہ فرما کیں، (مضمون ہیں۔ 12 ہیں د ہم محض دلالۃ انص سے استدلال نہیں کررہے ہیں بلکہ اس موقف کے اثبات کے لیے احادیث سے بھی استدلال کیا گیا ہے۔

اب آیئے ملاحظہ فرمائیں دلالۃ النص سے دیگرا نبیاء ورسل علیہم السلام میں پائی جانے والی عظمتوں اور رفعتوں کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ملیے اثبات کن کن محقق علماءنے کیا ہے:

٥ مجددونت امام احمد رضاخان (التوفى: ١٣٣٠ه) ارشادفر ماتے ہيں:

''الحق کسی نبی نے کوئی آیت وکرامت الیی نه پائی که جمارے نبی اکرم نبی الانبیاء صلی الله تعالیٰ علیه وعلیم وسلم کواس کی مثل اوراس ہے امثل عطانه ہوئی''۔ (شمول الاسلام ،ص:۳۱) من مزید فرماتے ہیں:

"اس کیے اولیائے کاملین وعلائے عاملین تصریحسیں فرماتے ہیں کہ ازل سے ابد تک ارض وساء میں، اُولی و آخرت میں، دنیا و دین میں، روح وجسم میں، چھوٹی یا بردی، بہت یا تھوڑی جونعت و دولت کسی کوملی یا اب ملتی ہے یا آئندہ ملے گی سب حضور کی بارگاہِ جہاں پناہ سے بی اور بنتی ہے اور ہمیشہ ہے گی'۔ ( بجلی الیقین ،ص: ۱۸)

0 کیمامام 'حدائق بخشش' میں ارشادفر ماتے ہیں:

لا و رب العرش جس کو جو ملا ان سے ملا بنتی ہے کونمین میں نعمت رسول اللہ کی ایس میں نعمت رسول اللہ کی

٥ غزالى زمال علامه احمد سعيد كاظمى تحرير فرماتے ہيں:

"اظہار کمالات محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں علائے امت کا بمیشہ یہ مسلک رہا ہے کہ جب انہوں نے کئی فرد مخلوق میں کوئی ایسا کمال پایا جواز روئے دلیل بہ ہیت مخصوصہ اس کے ساتھ مختص نہیں تو اس کمال کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اس بناء پر تسلیم کرلیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تا مام کے وجود اور اس کے ہر کمال کی اصل ہیں۔ جو کمال اصل میں نہ ہو فرع میں نہیں ہوسکتا۔ لہذا فرع میں ایک کمال پایا جانا اس امرکی روشن دلیل ہے کہ اصل میں یہ کہ کمال ضرور ہے اور اس میں شک نہیں کہ یہ اصول بالکل صحیح ہے۔ معمولی سمجھ رکھنے والا انسان بھی سمجھ سکتا ہے کہ جب فرع کا ہر کمال اصل سے مستفاد ہے تو یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ ایک کہ ایک کا ہر کمال اصل سے مستفاد ہے تو یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ ایک کہ ایک کمال فرع میں ہواور اصل میں نہ ہو'۔ (مقالات کاظمی ، ج:۲، ص:۲۱۲)

ناظرین محترم! حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بجین میں نبوت مل جانا ایک کمال ، کرامت ، آیت ونعمت عظمیٰ ہے۔لہٰذا مٰدکورہ بالاعبارات کی روشنی میں بینعت ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بینی طورِ برِثابت و محقق ہے۔

٥ مولا ناغلام نصير الدين سيالوي لكصة بين:

''نیز ہمارادعویٰ تو قرآن سے بطور دلالۃ النص ثابت ہے کہ جب ابراہیم علیہ السلام کاعلم اتناوسیع ہے تو ان کے آقا کاعلم کتناوسیع ہوگا''۔ (عبارات اکابر کا تحقیقی و تنقیدی جائزہ ، ج: اہم: ۲۵۱) میں مولا نامزید لکھتے ہیں:

''مولوی قاسم نا نوتوی صاحب''تخذیرالناس' میں فرماتے ہیں کہ کسی اور نبی میں کوئی کمال ذاتی نہیں جو پچھ ہے ظل عکس محمدی ہے''۔قصائد قاسی میں فرماتے ہیں :

> انبیاء کے سارے کمال ایک تجھ میں ہیں تیرے کمال کسی میں نہیں گر دو جار

ا ہے قاسم العلوم والخیرات کی وہ باتیں بھی ماننی جاہمییں جن سے شان رسالت ظاہر ہو۔

صرف خاتم النبین کے معنی میں تبدیلی والی بات مانی جاتی ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ اولئک الذين هدى الله فبهدهم اقتده ﴾ اس آيت كي تفير مين امام رازى فرماتي بين كهتمام انبياء ميں جوكمال فرؤ افرؤ اشتصوه مب حضور عليه السلام ميں جمع ہيں اگرامام رازى كى بات نهيں مانتے تواپيے شخ الاسلام حسين احمد مدنی كی بات مان ليں۔وہ اپنى كتاب 'شہاب ثاقب'' میں حضور علیہ السلام کے بارے میں اپنااورا پنے اکابر کاعقیدہ ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں کہ بیہ جمله حضرات ذات سرور كائنات عليه الصلؤة والسلام كوبا وجودافضل الخلائق وخاتم النبيين مانيخ كے آب کو جملہ کمالات کے لیے اہل عالم کے واسطے واسطہ نانتے ہیں یعنی جملہ کمالات خلائق علمی ، مول یا عملی ، نبوت ہو یا رسالت ،صدیقیت ہو یا شہادت ،سخاوت ہو یا شجاعت ،علم ہو یا مروت ، عزت ہویاوقاروغیرہ وغیرہ سب کے ساتھ اولاً و بالذات آپ کی ذات والا صفات جناب باری عزشانه كى جانب سے متصف كى گئى ہے اور آپ كے ذریعہ سے جملہ كائنات كوفیض پہنچا جیسے كہ آ فناب سے نور قمر میں آیا اور قمر سے ہزاروں آئینوں میں بلکہ وجود جو کہاصل کمالات کی ہےاس کی نسبت بھی ان حضرات کا یہی عقیدہ ہے۔ (شہاب ٹا قب من ۱۹۸)

جب بقول اکابر دیو بند ہر کمال کے ساتھ حضرت علیہ السلام بالذات متصف ہیں اور باقی جس مخلوق کے اندر کمال ہے وہ اس کمال سے بالعرض متصف ہے تو پھر کیا وجہ ہے کہ روئے زمین کامحیط علم ملک الموت کوتو ہولیکن سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ماننا شرک ہے۔ بالعرض جوکسی صفت سے متصف ہوتا ہے۔ اس کا بیا تصاف مجازی ہوتا ہے اور جو بالذات متصف ہوتا ہے اس کا اتصاف مجازی ہواس متصف ہوتا ہے اس کا اتصاف حقیقی ہوتا ہے کہ جس کا اتصاف مجازی ہواس کے لیے تو کمالات سلیم کئے جائیں اور جس کا اتصاف حقیقی ہواس کے لیے انکار کردیا جائے۔ کے لیے تو کمالات سلیم کئے جائیں اور جس کا اتصاف حقیقی و تنقیدی جائزہ میں ۔ ۲۵۹۔ ۲۵۸)

مولا ناصاحب! کیا دلالۃ النص سے علمی فضیلت ہی ثابت ہوتی ہے؟ کیااس طرح مذکورہ marfat.com بالا آیت سے نبوت کا بحبین میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اثبات کرنا ناجائز و ناروا و باطل ہے؟ اگر ہے تو دلیل پیش کریں اورا گرنہیں تواپنے اس موقف پرنظر ثانی فر مائیں۔

آیئے اب ہم یہاں شخ الحدیث علامہ محمد اشرف سیالوی کی تحقیقات پیش کریں جس میں آیا نے رسول اللہ علیہ وسلم کو فضائل وفوائد کمالات انبیاء کرام اور معجزات وخصائص رسل عظام علیہم السلام کا جامع ثابت فرمایا ہے، ملاحظہ فرمائیں آپ لکھتے ہیں:

"ان قرائن کے علاوہ اگر فی الواقع ان تمام فضائل و کمالات اور منازل و درجات کو دیکھا جائے جن پراللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب و مطلوب صلی اللہ علیہ وسلم کو فائز فر مایا ہے تو اس اعتراف و اقرار کے بغیر کوئی چارہ نظر نہیں آتا کہ اللہ تعالیٰ نے الوہیت و معبودیت کے علاوہ ہروصفِ کمال اور خلقِ حسن جو بھی کسی مخلوق کے شایانِ شان ہوسکتا ہے علی الوجہ الاتم والا کمل اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فر ما دیا ہے اور تمام مخلوقات میں فرؤ افرؤ اجو کمالات موجود ہے وہ ذات ِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم میں یجافر ما دیے بلکہ ایسے مراتب و درجات پر فائز فر مایا جواور کی فرد کے لیے ممکن ہی نہیں ہیں۔

داستانِ حسن جب پھیلی تو لا محدود تھی اور جب سمٹی تو تیرا نام ہو کر رہ گئ صفح دہر پہ صورت گر ہستی نے امیر ان کی تصویر وہ کھینچی کہ قلم ٹوٹ گئے

آ نحضور شافع يوم النثور صلى الله عليه وسلم كا جامع جميع كمالات انبياء بونا بم قدر بسط سع بيان كر يح جي بيل يندا كابركى تصريحات ملاحظه فرما ئيل ملامه ملاعلى القارى محقق حنفيه في اخلاق الانبياء ليقتبسوها منه وقد افصح به البوصيرى -

وكل اي اتسى السرسل الكرام بها فانما اتسلست من نوره بهم وكلهم من رسول الله ملتمس غرفا من البحر اورشفا من الديم

نی الرحت صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام اخلاق اور کمالات انبیاء کیم السلام کواپنا اندرجع فرمالیا اور ان کے بحر اوصاف میں غوطہ لگا کران کے کمالات کواپنا اندرجع کرلیا تا کہ وہ اپنا اپنا حصہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دستِ جودونوال سے حاصل کرسکیں اور امام شرف الدین بوصیری نے اس منصب مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم کو بیان کرتے ہوئے فرمایا: " جتنے بھی آیات و مجزات اور کرامات و کمالات انبیاء کرام علیم السلام لے کردنیا میں تشریف لائے وہ سب نورِ حبیب علیہ الصلاق والسلام کے طفیل ہی آئیس نصیب ہوئے ہیں اور انبیاء ورسل میں سے ہرایک رسول خدا علیہ الصلاق والسلام کے بحرکرم میں سے ایک چلواور بارانِ رحمت کا یک چھنٹے کا خواہش منداور خوانت گار ہے۔

امامرازی نے اولئنک الندین هدی الله فبهدهم اقتده کے تحت تفیر کیر میں فر مایا کہ الله کریم نے انبیاء کرام کے اوصاف و کمالات اوران کی سیرت طیبہ کو بیان کر کے اپنے حبیب کریم علیہ الصلوۃ والسلام کوارشاد فر مایا کہ آپ ان تمام کی سیرت اوراخلاق اپنے اندر جمع کرلیس اور جو کمالات ان میں متفرق طور پرموجود ہیں وہ اپنے اندر جمع کریں اوران سب کی خوبیوں کو اپنالیس اور جو کمالات ان میں متفرق طور پرموجود ہیں وہ اپنالیس اور جو کمالات ان میں متفرق طور پرموجود ہیں وہ اپنالہ کا تعمیل نہ کریں اور اس ارشاد کی تعمیل نہ کریں اور اپنالہ کا مال سلی اللہ علیہ وسلم اس حکم کو پورانہ کریں اور اس ارشاد کی تعمیل نہ کہ ایک اللہ علیہ وسلم اس کم کو پورانہ کریں وہ وہ دور ہیں وہ میں در کے سیارے اجتماعی طور پر اس عرش نشین نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں موجود ہیں۔

حسن یوسف، دم عیسیٰ، ید بیضا داری آنچه خوبال همه دارند تو تنها داری

علامهاساعیل حقی روح البیان میں فرماتے ہیں کہ:

والـمرادمنـه الاقتـداء بكل منهم فيما اختص به من الخلق الكريم (الي) فكانه امر بجمع جميع ماكان متفرقا فيهم قال بعض العارفين.

> لـكـــل نبــــى فــــى الانــــام فـــضيــلة وجــمــلتهـــا مـــجــمــوعة لــمــحــمــد

اس آیت کریمہ میں جم یہ ہے کہ اے میرے محبوب سلی اللہ علیہ وسلم ہرنبی کے خصوص خلق کریم اور وصف عظیم کی افتداء کروپس گویا کہ آپ کویہ حکم دیا گیا ہے کہ جو کمالات ان میں متفرق طور پرموجود ہیں انہیں اپنے اندر جمع کرلواور بعض عارفین نے فرمایا کہ جو بھی ہستی اللہ کی طرف سے نبی بن کرمخلوق میں ظاہر ہوئی انہیں ایک خاص فضیلت سے سرفراز فرمایا گیالیکن وہ ساری فضیلت سے سرفراز فرمایا گیالیکن وہ ساری فضیلتیں محمد رسول اللہ علیہ وسلم میں مجموعی طور پرموجود و محقق ہیں۔

علامها بن حجرعليه الرحمة نے فرمايا:

جمع فيه سائر الكمالات الباطنة والظاهرة وجعله امام الكل المفضل عليهم والممدلهم في الدنيا والأخرة ـ

''اللّٰد تعالیٰ نے کمالاتِ ظاہرہ و باطنہ اپنے محبوبِ کریم میں جمع فرمادیۓ ہیں اور آپ کو سب کا امام اور سب سے افضل بنایا اور سارے پیغمبروں کے لیے دنیا و آخرت میں معاون اور فیض رسان بنایا۔''

عارف تجانی فای رحمة الله نے فرمایا:

لما خلق الله الحقيقة المحمدية اودع فيها سبحانه و تعالى جميع ماقسمه لخلقه من فيوض العلوم والمعارف و الاسرار والتجليات والانوار و الحقائق بحميع احكامها و مقتضياتها ولوازمها وكل ماادركه جميع الموجودات من

العلوم والمعارف والفيوضات والتجليات والترقيات والاحوال والمقامات والاخلاق انما هو كله من فيض الحقيقة المحمدية ـ

"جب الله تعالی نے حقیقت محمر سی کو پیدا فر مایا تو اس میں وہ تمام علوم و معارف ، اسرار و تجلیات اورانوار وحقائق بمع جمیع احکام اورلواز مات و مقتضیات جمع فر مادیئے جو کسی بھی مخلوق کے لیے متعین و مقرر فر مائے تھے اور تمام موجودات و مخلوقات نے جینے علوم و معارف اور فیوض و برکات ، تجلیات و ترقیات اور احوال و اخلاق اور مقامات و درجات حاصل کئے ہیں وہ سب مقیقت محمد سیلی صاحبہا الصلوٰ قوالسلام کا فیض ہے۔"

لاُوَدَبِ العرش جس کو جو ملا ان سے ملا ' بٹتی ہے کونین میں نعمت رسول اللہ کی عارف باللہ حضرت الشیخ عبدالکریم الجملی قدس سرہ العزیزنے فرملیا:

فهو معدن الكمالات للعالم ظاهرها وباطنها فمحسوسات العالم تسته د من ظاهره و معقولات العالم تستمد من باطنه فعالم الشهادة فيض ظاه. عالم الغيب فيض باطنه\_

''رسول العالم صلی الله علیه وسلم تمام عالم کے کمالاتِ ظاہرہ و باطنہ کے لیے معدن ہیں۔
عالم کے محسوسات حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم کے ظاہر سے مستفیض ومستفید ہیں اور معقولاتِ عالم
آ پ کے باطن سے سرشاروفیض یاب ہور ہے ہیں لہٰذا عالم شہادت ان کافیضِ ظاہر ہے اور عالم
غیب ان کافیض باطن ہے۔' (کوڑ الخیرات ہم: ۳۱۳-۳۱۳)

کیکن مولانا کو بیمحققانہ طریقہ استدلال باوجود اس کے کہ وہ خود اسے مانتے بھی ہیں قطعاً پندنہ آیالہٰذاانہوں نے اس پر چندا برادات پیش کیے ہیں:

ا: حضرت عليا عليه السلام كالجين مين نبي هو نامحقق علماء كيز ديك ثابت نهين \_

۲: ایک نبی کودوسرے نبی پر نجزی فضیلت ہوسکتی ہے۔لہذا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواس بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر بیفضیلت ثابت ہے۔

مرم قارئین! آیئے پہلے اس بات کا جائزہ لیتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا بحیین مبارک میں نبی ہونامحقق علماء کے نز دیکمتحقق ہے یانہیں۔

ا: علامه ابوالحيان محربن بوسف اندلي (التوفى:١٥٥ه) لكصة بين:

إِنَّه ' تَعَالَى نَبَّأَه ' حَالَ طَفُولَتِهِ اَكُمَلَ الله تَعَالَى عَقُلَه ' وَاسْتَنْبَأَهُ طِفُلاً ـ

(النهر الماد: ج: ٢،ص:٥٨٧)

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ نے انہیں بحین میں ہی نبوت عطافر مائی ،ان کی عقل کومحکم کیا اور انہیں نبی بنایا جبکہ آپ علیہ السلام ابھی بچے تھے'۔

١: معتزل كعلامه محربن عمرز مخشرى (المتوفى: ٥٣٨ه) لكصة بين:
 ١ أكُمَلَ الله عَقُلَه والسُتَنبَأَه والسُتَنبَأَه والله يَظُوا فِي ظَاهِرِ الآيَةِ۔

(کشاف، ج: ۳؛ ص: ۱۵۱۵)

ترجمه: "الله تعالى نے إن كى عقل كوكامل بناديا اوز انہيں بجين ميں نبي بناديا" -

آیت کے ظاہر کو پیش نظرر کھتے ہوئے ( یمی ثابت ہوتا ہے)۔

شخ سليمان بن عمرالمعروف بالجمل (التوفى:١٠٠س) لكصة بين:

إِنَّهُ نَبِيٌّ فِي الْمَهُدِ كَيَحُيلَى فَالْمَاضِيُ عَلَى حَالِهِ۔

(الفتوحات الالهيه، ج: ۵، ص: ٩١)

ترجمہ: ''بے شک آپ حضرت یجی علیہ السلام کی طرح مہدمیں ہی نبی تھے۔ یہاں ماضی ایخ حال پر ہے۔

٣: امام فخرالدين رازي (التوفى:٢٠١ه) تحريفرمات مين:

وَقَـوُكُه ﴿ اتَّانِيَ الْكِتَابَ ﴾ يَدُلُ عَلَى كَوْنِهِ نَبِيًّا فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ فَوَجَبَ

اِنجُوَاؤُه عَلَى ظَاهِرِهِ۔ (كبير، ج: ٢١، ص: ١٨٣) ترجمہ: آپ عليه السلام كاارشاد' بجھے كتاب عطا ہوئى''اى وقت (بجپین میں) آپ عليه السلام كے نبی ہونے پردلالت كرتا ہے اور ظاہر پراس كااجراء واجب ہے۔

۵: علامها ساعيل حقى حنفي (التوفى: ١٣٧ه ١٥) تحرير ماتے ہيں:

وَالْحَدُهُ وُرُ عَلَى اَنَّ عِيسلى آتَاهُ اللهُ الْإِنْجِيلَ وَالنَّبُوَّةَ فِى الطَّفُولِيَّةِ وَكَانَ يَعْقُلُ عَقُلَ الرَّجُلِ كَمَا فِى بَحُرِ الْعُلُوم ..... (روح البيان، ج: ۵، ص: ۳۳۱) ترجمہ: جمہور کا موقف ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بچین میں انجیل اور نبوت عطافر مائی اور آپ آ دی کی طرح کامل العقل ہوگئے جیسا کہ بحرالعلوم میں ہے۔ علامہ ابواللیث نفر بن محرسم قندی (المتوفی: ۳۵۵ه ) اس آیت کی تفیر میں فرماتے ہیں: انگ اَکْرَمَنِی اللهُ تَعَالَی بِاَنَّ جَعَلَنِی نَبِیاً۔ (سموقندی، ج: ۲، ص: ۳۲۳) ترجمہ: یعنی الله تعالی بِاَنَّ جَعَلَنِی نَبِیاً۔ (سموقندی، ج: ۲، ص: ۳۲۳) ترجمہ: یعنی الله تعالی نے مجھے نی بناکر جھ ریکرم فرمایا۔

. ٤: علامه احمد شهاب الدين خفاجي (التوفي: ٢٩ ٠١هـ) ارشاد فرماتے ہيں:

فَانَّ عِيْسلى كَمَا مَرَّنُبِّى فِى سِنِّ الصِّبَا۔ (عناية القاضى، ج: ٨، ص: ٥٠ ٢م) ترجمہ: بے شک عیسیٰ علیہ السلام کوجیسا کہ گزر چکا بچپن میں ہی نبی بنادیا گیا تھا۔

۸: علامه محی الدین محمد بن مصطفیٰ قوجوی (التوفی:۱۵۱ هے) ارشاد فرماتے ہیں:

قَالَ الْإِمَامُ هَاذَا يَشُكُلُ بِعِيُسلى عَلَيْهِ الصلوةُ وَالسَّلاَمُ فَانَّهُ تَعَالَى جَعَلَهُ نَبِيّاً مِنُ اَوَّلِ الصَّبِيّ-(حاشيه شيخ زاده، ج: ٧، ص: ٥٥٩)

ترجمہ:امام نے فرمایا کہ بیآ بت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں مشکل ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے انہیں بحیبن کے اوائل ہی میں نبی بنادیا۔

حافظ عمادالدين اساعيل بن عمر بن كثير (التوفى:١٠عه) تحريفر ماتے ہيں:

عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكِ رضى الله عنه: كَانَ عِيسلى ابُنُ مَرُيمَ قَدُدَرَسَ التَّوُرَاةَ وَالْحَكَمَهَا وَهُوَ فِي بَطُنِ أُمِّه، فَذَلِكَ قُولُه، ﴿ إِنِّى عَبُدُ اللهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَالْمَعَ نَبِينَا ﴾ و(تفسير القرآن (ابن كثير)، ج: ٣، ص: ١٢١) ترجمه: حفرت انس رضى الله عنه صدوايت م كه حضرت عيلى عليه السلام نه ابني والده كي بطن اطهر بى ميں تورات شريف اچھى طرح سيكھ لى تقى ۔ يبى الله تعالى ك فرمان كا معنى مهدى الله كابنده، اس نے مجھے كتاب دى اور مجھے غيب كى خبريں بتانے والا معنى مهدى الله كابنده، اس نے مجھے كتاب دى اور مجھے غيب كى خبريں بتانے والا رئى ) بنايا۔

امام عبدالرحمٰن بن محمد بن ادریس الرازی ابن ابی حاتم (التوفی: ۳۲۷ه) سند کے ساتھ
 حضرت انس بن مالک ہے روایت فرماتے ہیں:

''حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اپنی والدہ ماجدہ کے بطن اطہر میں ہی انجیل سکھ لی تھی اور اسے محکم کرلیا تھا۔''(تفسیر ابن ابی حاتم، ج:۷، ص:۸۰۲)

نوٹ: حیرت ہے کہاں صحیح وصریح حدیث کے باوجودمولانا اپی منطق دانی پرانحصار کررہے ہیں اور کہتے ہیں کہ پنگھوڑے میں کتاب کہاں تھی۔

یمی عبارت علامه سیدمحمود آلوی (التوفی: ۱۲۷۰ه) اور علامه جلال الدین سیوطی (التوفی: ۱۲۷۰ه) اور علامه جلال الدین سیوطی (التوفی: ۱۹۵۰ه) کی عبارت علامه سیدمحمود آلوی (التوفی: ۱۹۵۰ه) کی مین کی میر فرمائی ہے۔ ملاحظه فرمائیں:

۱۱: روح المعاني، جز: ۲ ۱، ص: ۵۳۳

۱۱: درمنثور، ج:۵، ص:۸۳۸

۱۳: علامه آلوی علیه الرحمه مزید فرماتے ہیں:

وَقِيْلَ اَكُمَلَهُ اللهُ تَعَالَى عَقُلاً وَاسْتَنْبَأَه ' طِفُلاً وَرُوِىَ ذَٰلِكَ عَنِ الْحَسَنِ۔ (حواله مذكوره)

ترجمه: اوركها گياالله تعالى نے ان كى عقل كوكامل كيااور آپ عليه السلام كواس حال ميں نبى
بنايا كه آپ عليه السلام ابھى بچے تھے اور بيہ حضرت حسن رضى الله عنه سے مروى ہے۔
۱۲ علامہ نظام الدين الحن بن محمر بن الحسين (المتوفى: ۲۸ کھ) ارشا وفر ماتے ہیں:
وَقِيْلَ اَكُمَلَ اللهُ عَقُلَه وَ اسْتَنْبَأَهُ طِلْهُ لا بَلُ فِي بَطُنِ اُمِّهِ .....وَ الْاَوَّلُ اَظُهَرُ \_

(غرائب القرآن، ج: ١١، ص: ٥٢)

ترجمہ اور کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی عقل کو کامل کر دیا اور ان کو نبی بنایا جبکہ آپ علیہ السلام ابھی بچے ہی تھے بلکہ اپنی والدہ کے بطنِ اطہر میں تھے ..... اور پہلا قول (یعنی بجین میں نبوت دالا) اظہر ہے۔

10: امام ابومحمر الحسين بن مسعود (التوفى: ١٦هـ)

١٦: علامه عمر على بن عادل (التوفى: ٨٨٠هـ) اين تفير "لباب" مين

علامه الخطيب شربني (المتوفى: ٩٤٧ه هـ) السراج المنير ميں ارشادفز ماتے ہیں:
 وَقَالَ الْاَكُنُرُونَ اُوتِى الْإِنْجِيلَ وَهُوَ صَغِيرٌ طِفُلٍ"۔

(بغوی، ج: ۳، ص: ۱۲۳)

(لباب في علوم الكتاب، ج: ١١٠ ص: ٥٨)

(السراج المنير، ج: ٢،ص: ٢٨٣)

ترجمہ: اکثرنے کہا کہ آپ علیہ السلام ابھی بچے ہی تھے جب انہیں انجیل عطا ہوئی۔

/۱: امام بیضاوی (التوفی: ۹۱ که ) تحریفر ماتے ہیں:

وَقِيْلَ اَكُمَلَ اللهُ عَقُلَه وَاسْتَنْبَأَهُ طِفُلاً ر(ج:٣،٩٠)

اور کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی عقل کو محکم فرما دیا اور انہیں نبی بنا دیا جبکہ آپ علیہ السلام ابھی بیجے ہی تھے۔

19: علامه على بن محمد خازن (التوفى: ٢٥ عره) ارشاد فرماتے بيں:

وَقَالَ الْاَكْثَرُونَ إِنَّهُ ۚ أُوتِى الْإِنْجِيلَ وَهُوَ صَغِيْرٌ وَكَانَ يَعُقِلُ الرِّجَالَ الْكُمَّلَ وَعَنِ الْحَسَنِ اَنَّهُ ۚ اُلُهِمَ التَّوْرَاةَ وَهُوَ فِي بَطْنِ اُمِّهِ۔

اکثر (محققین) نے کہا ہے کہ ابھی وہ بچے ہی تھے جب انہیں انجیل عطا ہوئی اور وہ کامل آ دمی کی طرح کامل العقل ہو گئے اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ اپنی والدہ کے بطن میں تھے کہ آپ علیہ السلام کوتو رات شریف الہام کردی گئی۔

(خازن: جلد۳، ص۱۸۷)

٢٠: علامه ابوالفرج عبد الرحمن بن على بن محمد جوزى (المتوفى: ٥٩٥ه) بيان فرمات بين:

اَنَّهُ آتَاهُ الْكِتَابَ وَهُوَ فِي بَطُنِ أُمِّهِ، قَالَه اللهُ صَالِحِ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٍ 
(زاد المسير، ج٥، ص٢٢)

ترجمہ: ابوصالح حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ انہیں مال کے بطنِ اطہر میں کتاب عطافر مادی گئی۔

اt: علامه سعد الدين مسعود بن عمر تفتاز اني (التوفى: ٩١ هـ ) لكھتے ہيں۔

مِنُ شُرُوطِ النَّبُوةِ الذِّكُورَةُ وَكَمَالُ الْعَقُلِ وَالذَّكَاءِ وَالْفَطُنَةِ وَقُوَّةُ الرَّأَيِ وَلَوُفِي الصَّبِيِّ كَعِيسْ وَيَحْيَى - (شرح المقاصد، ص ١٩٨) وَلَوُفِي الصَّبِيِّ كَعِيسْ وَيَحْيَى - (شرح المقاصد، ص ١٩٨) ترجمہ: نبوت كی شرائط میں سے مردہ ونا ، عقل ، ذكاء ، فطانت اور توت رائے میں كامل ، ونا ہے اگر چہ بچپن ہی میں ہوجیا كہ هزت عیسیٰ علیہ السلام و يجیٰ علیہ السلام كے لیے تھا۔

٢٢: امام احمد رضاخان (التوفى: ١٣٠٠ه) ارشاد فرماتے ہيں:

'' اِنھیں ماں کے بیٹ یا گود میں کتاب عطافر مائی ، نبوت دی گئی۔''

قال اني عبدالله اتنِي الكتب و جعلني لبيا۔

(الجرأز الدياني على المرتد القادياني، ص: ٧)

۲۳: مولانا صاحب بہ ذاتِ خود لکھتے ہیں: علامہ تجانی فاسی علیہ الرحمہ کے جواہر نقل کرتے ہوئے شخ سید یوسف بن اساعیل بہانی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو نبوت بجین میں ملی تھی۔ (ص۲۵)

تعجب ہے مولانا دوسروں کوتویہ لقین کرتے ہیں کہ اگر کسی فرد کی یہ بات مانی ہے تو اس کی فلال بات بھی تنلیم کرو کیونکہ یہ بات بھی انھوں نے لکھی ہے لیکن جب ان کی اپنی باری آتی ہے تو اپنے ہی وضع کردہ اس قانون کی دھجیاں بھیر دیتے ہیں۔ دیکھئے، عاشقِ رسول سید یوسف بن اساعیل نہانی کی یہ بات تو انھوں نے مان لی کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو نبوت جالیس برس بعد عطا موئی لیکن اُنھی عاشق رسول کے حضرت عیسی علیہ السلام کی بچپن میں نبوت والے قول کے متعلق تشویش وقت کی کا ظہار کرتے ہیں۔ (لماتقولون مالا تفعلون)

الغرض اب تک کی گفتگو ہے معزز قار کین پر بیہ بات روزِ روشن کی طرح عیاں ہوگئ ہوگی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بجین مبارک میں نبوت مل جانے کے بار ہے میں محققین کی آ راء کیا ہیں۔ جُزی فضیلت:

پھرمولانانے چندایک مثالیں پیش کر کے بیٹا بت کرنے کی کوشش کی ہے کہ انبیاء کرام میہم السلام کوایک دوسرے پر کسی ایک وصف میں جزی فضیلت ہوسکتی ہے۔
السلام کوایک دوسرے پر کسی ایک وصف میں جزی فضیلت ہوسکتے اور جزی فضیلت ہونے میں اسسلسلہ میں ہماری گزارش بیہ ہے کہ جزی فضیلت ہوسکتے اور جزی فضیلت ہونے میں بہت فرق ہے۔ہمارے نزدیک حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواس صفت کے لحاظ سے بھی ہمارے نبی

بہت رق ہے۔ ہمارے رزویک حضرت میں علیہ السلام کو اس صفت کے کیاظ سے بھی ہمارے نبی پر جزی فضیلت حاصل نہیں کیونکہ احادیث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مقدس بجین میں اور حضرت آ دم علیہ السلام کی تخلیق سے بھی پہلے نبوت کے قلیم اللہ علیہ وسلم اپنے مقدس بجین میں اور حضرت آ دم علیہ السلام کی تخلیق سے بھی پہلے نبوت کے قلیم

منصب پرفائز تنص جس کا ثبوت آپ ایکلے صفحات پران شاءاللہ تعالیٰ ملاحظہ فر مائیں گے۔

بہرحال مولانا کی بیتاویل بدذاتِ خودمولانا کے لیے ضرور بضرور مضراور شجر زقوم کی طرح کروی و نا قابل ہضم ثابت ہوگی کیونکہ ان کے ممدوح علامہ غلام نصیرالدین سیالوی صاحب نے ''عبارات اکابرکا تحقیقی و تنقیدی جائزہ' میں مولوی سرفراز گھکو وی کاردکرتے ہوئے لکھا ہے: ''اگرکوئی عیسائی ، دیو بندیوں سے کہے کہ ہمار سے نبی کی شان تمہارا قرآن بیان کررہا ہے کہ وہ گھروں میں چھپی ہوئی چیزوں کی خبر دیتے تھے اور جو پچھلوگ کھا کرآئیں اس کی خبر بھی دیتے جو جبہتم جس نبی سلی اللہ علیہ وہ کی خربھی مالہ دیتے ہوئی بین ہے لہذا دیتے ہو اب دو گے کہ کا کمہ پڑھتے ہوائیں تو دیوار کے پیچھے کا علم نہیں ہے لہذا مارا ندہب قبول کرلوتو کیا جواب دو گے؟ کیا قرآن کی اس آیت کا انکار کرو گے (انب کے ہم سما مارا ندہب قبول کرلوتو کیا جواب دو گے؟ کیا قرآن کی اس آیت کا انکار کرو گے (انب کے ہم سما مالہ کہ جو پکھ گھروں سے کھا کرآتے ہواور جو پکھ گھروں ما تدخوون فی بیوت کم ) ''جو پکھ آم گھروں سے کھا کرآتے ہواور جو پکھ گھروں میں چھپا کرآتے ہو میں تمہیں بتلاتا ہوں ۔ شرم کروعیسائیت کی راہ ہموار نہ کرو، تو بہ کرو۔''

(عبارات اکابو کا تحقیقی و تنقیدی جائزہ، ص ۲۳۳–۲۳۵)

مولا ناصاحب! اگر کمالاتِ نبوت میں سے ایک کمال علم غیب کی ایک نوع کے انکار سے
عیسائیت کی راہ ہموار ہوتی ہے تو پھر نبوت جو تمام اوصاف عالیہ کا سرچشمہ ہے کا حفرت عیسیٰ علیہ
السلام سے تقریباً چالیس سال بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اثبات عیسائیت کی عظیم
شاہراہ کیوں ہموار نہیں کرےگا۔

ظالمو! محبوب كا حق تھا يبى عشق كے بدلے عدادت كيجئے

صاحب مضمون مزيد لکھتے ہيں:

"دوسری بات سے کہ علامہ تجانی فای علیہ الرحمۃ کے جواہر کونقل کرتے ہوئے شیخ سید
یوسف بن اساعیل نبہانی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں کہ حضرت عیسی علیہ السلام کو نبوت بجین میں ملی تھی تو
اس وجہ سے کہ وہ حضرت جبریل علیہ السلام کے نفخ سے پیدا ہوئے تھے تو ان میں بشری طاقت بھی

تھی اور ملکوتی بھی حالانکہ نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق اس طرح کسی نے بھی نہیں لکھا۔'' جواب: اس مقام پر بھی مولانا شعیب صاحب نے زبر دست ٹھوکر کھائی ہے اور بڑی دیدہ دلیری سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمتوں کو معاذ اللہ گھٹانے کی ناکام جسارت کی ہے لیکن یا د رکھئے:

ع پھونکوں سے یہ چراغ بجھایا نہ جائے گا! اگر نفخ جبریل علیہ السلام سے بشری اور ملکوتی قو تیں اتن بڑھ گئیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بجین ہی میں نبوت عطافر مادی گئ تو پھر نور مجسم شفیعِ معظم علیہ الصلوٰ قوالسلام کی قو توں ، عظمتوں اور رفعتوں کا کیا مقام ہوگا جن کے نور پاک کو اللہ تعالیٰ نے اپنے نور سے بیدا فر مایا۔ ملاحظہ فرمائیں حدیث شریف:

حضرت جابر بن عبدالله انصاری رضی الله عنهمانے حضور سید عالم صلی الله علیه وسلم سے عرض کی: یارسول الله صلی الله علیه وسلم! مجھے خبر دیجئے کہ الله تعالی نے تمام اشیاء سے پہلے کس چیز کو پیدا فر مایا۔ حضور صلی الله علیه وسلم نے ارشا دفر مایا:

یَا جَابِرُ إِنَّ اللهَ تَعَالَى خَلَقَ قَبُلَ الْاَشَیَاءِ نُورَ نَبِیِّکَ مِنُ نُورِهِ۔
(المواهب اللدنیه مع شرح الرزقانی، ج: ۱، ص: ۵۵، مصنف عبدالرزاق،
تاریخ الخمیس، ج: ۱، ص: ۹ ۱، روح المعانی، ج: ۱۱، ص: ۱۰۵).
ترجمہ: اے جابر بے شک اللہ تعالی نے تمام انبیاء سے پہلے تیرے نی کے نورکوا پے نور
سے یدافر مایا۔

علامه زرقانی اس حدیث کی شرح میں ارشا وفر ماتے ہیں:

اَىُ مِنُ نُورٍ هُوَ زَاتُهُ ، لاَ بِمَعُنَى إِنَّهَا مَادَة ' ، خُلِقَ نُورُه ' مِنُهَا ، بَلُ بِمَعُنَى تَعَلُّقِ اُلاِرَادَةِ بِهِ بِلاَ وَاسِطَةِ شَىءٍ فِى وُجُودِهِ ۔ (شرح المواهب اللدنيه ، ج: ١ ، ص:٥٥) ''بینی اس نور سے جواللہ تعالیٰ کی ذات ہے، یہ مقصد نہیں کہ وہ کوئی مادہ ہے جس ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نور پیرا ہوا بلکہ مقصدیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارادہ آپ کے نور سے بلاکسی واسطہ فی الوجود کے متعلق ہوا۔''

لہذا ہمارے حضور عین النور صلی اللہ علیہ وسلم جن کو اللہ تعالیٰ نے بہذاتِ خود بلا واسطہ تخلیق فرمایا ،ان کی طاقت وقوت کا انداز ہ کون لگا سکتا ہے۔

چاند جھک جاتا جدھر انگلی اٹھاتے مہد میں
کیا ہی چلتا تھا اشاروں پر کھلونا نور کا
انبیاء اجزاء ہیں تو بالکل ہے جملہ نور کا
اس علاقے سے ہے ان پر نام سچا نور کا
پھرمولانا اپنے مضمون کے صفحہ 27 پر حضرت آ دم علیہ السلام کی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر
جزی فضیلت ٹابت کرنے کے لیے لکھتے ہیں:

ای طرح حضرت آ دم علیه السلام کوعلم الاساء والمسمیات ایک بارسکھا دیا گیا اور نبی مکرم شفیع معظم صلی الله علیه وسلم کے بارے میں فاصل بریلوی وغیرہ علاء ترصم الله نے وضاحت فر مائی ہے کہ آ پ کو بتدر تج علم عطا کیا گیا اور آ پ کاعلم قر آ ن مجید کے ساتھ مکمل ہوا۔ الجواب: اس ضمن میں بھی درج ذیل امور قابل غور ہیں۔

اولاً: اس عبارت سے بیہ بات پھر ثابت ہوتی ہے کہ علم کی کسی ایک نوع یا انواع کثیرہ کے بارے میں عدم علم ، عدم نبوت کا ثبوت نہیں چہ جائیکہ محض کسی چیزیا تھم کی تفصیلات سے ناواقفی ، نبوت کے منافی ہوجیسا کہ مولا نانے ماکنت تدری الخ ...... آیت سے استدلال کیا ہے۔
کیا ہے۔

ثانيًا: يهال مولا ناعلم الاساء والمسميات جو كهلم كى كثير انواع ميں ہے ايك نوع ہے، كا موازنه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم گلی کے ساتھ کر رہے ہیں جو کہ نہایت محرومی کی بات ہے۔ مولانا آپ پہلے بیٹا بت کریں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوعلم الاسماء والمسمیات بہ یک بارعطانہیں کیا گیا اور پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر حضرت آ دم علیہ السلام کی جزی فضیلت کا قول پیش کریں۔

ٹالٹا: مولانا علامہ غلام نصیر الدین سیالوی نے اپنی تصنیف''عبارات اکابر کا تحقیقی و تنقیدی جائزہ'' میں ترفدی شریف کی جوحدیث تحریر کی کیاوہ بھی آپ کے ذہن و دل سے محوہ و گئی ہے۔ اگر ایسا ہی ہے تو میں یا د دہانی کے لیے وہی حدیث آپ کے اورعوام الناس کے وسیع ترمفاد کے لیے بیان کرتا ہوں۔

امام زندی روایت فرماتے ہیں:

عَنِ ابُنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ اتَانِىُ رَبِّىُ فِى اَحُسَنِ صُورَةٍ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ فَقُلُتَ لَبَّيُكَ رَبِّىُ وَسَعُدِيُكَ قَالَ فِيهُمَ يَخْتَصِمُ الْمَلاُ صُورَةٍ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ فَقُلُتَ لَبَّيْكَ رَبِّى وَسَعُدِيُكَ قَالَ فِيهُمَ يَخْتَصِمُ الْمَلاُ الْاَعْلَى قُلْتُ رَبِّ لاَ اَدُرِى فَوَضَعَ يَدَه 'بَيْنَ كَتِفَى حَتَّى وَجَدُتُ بَرُدَهَابَيْنَ ثَدُيَى الْاَعْلَى قُلْتُ رَبِّ لاَ اَدُرِى فَوضَعَ يَدَه 'بَيْنَ كَتِفَى حَتَّى وَجَدُتُ بَرُدَهَابَيْنَ ثَدُيَى الْاَعْلَى قُلْتُ رَبِ لاَ اَدُرِى فَوضَعَ يَدَه 'بَيْنَ كَتِفَى حَتَّى وَجَدُتُ بَرُدَهَابَيْنَ ثَدُيَى فَعَلِمْتُ مَابَيْنَ الْمَشُوقِ وَالْمَغُوبِ ورَومَذَى، ص: ٢١٥، مسند احمد)

اس حدیث مبارک کی تخریج مولانا غلام نصیرالدین صاحب نے کی ہے وہ بھی ہم ہدیہ قارئین کرتے ہیں۔

۲: مجمع الزوائد، ج۷، ص۲۲

۳: تفسیر ابن کثیر، ج: ۳

۲: روح المعانى، ج:۵، ص:۵۳ ا

٨: ميزان الاعتدال، ج: ٣، ص: ٢٣

۰ ۱: شفا، ج: ۱، ص:۲۵

١١: العلل المتناهيه، ج: ١، ص: ٢٠

ا: شرح السنه، ج: ۳، ص: ۲۳

٣: تمهيد لابن عبدالبر، ج: ٢٣، ص: ٣٢١

۵: جامع الصغير

2: صحیح ابن حبان، ج: ۲

٩: نسيم الرياض، ج: ٢، ص: ٩ ٩

ا 1: خصائص الكبرى، ج: ١، ص: ٨

۱۳: تفسیر مظهری، ج:۸

١١: الاصابه، ج: ٢، ص: ٥٥٣

۲ ا: دارمی، ج:۲، ص:۷.... وغیرهم

۱۵: مرقاة، ج:۲

امام احمد بن منبل کی ایک روایت میں ہے:

فَعَلِمُتُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْآرُضِ ـ

۔ مین میں نے جان لیا جو کچھآ سانوں اور زمین میں تھا۔

ای حدیث کے تحت شیخ محقق (الہوفی:۵۲۰اھ)تح ریفر ماتے ہیں۔

" پس دانستم هرچه در آسمان ها و هرچه در زمین بود عبارت است از حصول تمامه علوم جزوی و کلی و احاطه آن." (اشعة اللمعات، ج: ۱، ص:۳۳۳)

چنانچہ میں نے جان لیا جو بچھ آسانوں میں ہے اور جو بچھ زمین میں تھا یہ تعبیر ہے تمام علوم کے حصول اور ان کے احاطہ سے جا ہے وہ علوم جزوی ہوں یا کلی۔

مولانا صاحب! کیا اللہ تعالیٰ نے ایک آن میں اپنے محبوب کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو زمین وآسان میں جو پچھ بھی ہے اس کاعلم نہیں دیا؟ کیا اساء ومسمیات کاعلم زمین وآسان کی کلر اشیاء کے عموم سے خارج ہے؟ اگر نہیں ہے تو ہمارا مدعی ثابت، اگر خارج ہیں تو ثبوت پیش کریر، اشیاء کے عموم سے خارج ہے؟ اگر نہیں ہے تو ہمارا مدعی ثابت، اگر خارج ہیں تو ثبوت پیش کریر، اور اگر ثبوت نہیں تے کہ بیں آپ کاعلم آپ کو تعرِ صلالت کی طرف تو نہیں لے کر جار المحارف تو نہیں لے کر جار اللہ تعالیٰ)

ولیل دوم: بهاراربالعزت ارشادفر ما تا ہے: ریس میں میں اس کے لیے تا میں میرور میں اور میں کا ہے۔

ينيحي خُذِ الْكِتابَ بِقُوَّةٍ \* وَاتَيْنَهُ الْحُكُمَ صَبِيًّا ٥

(پارہ ۲ ا ، مریم، آیت: ۲ ا) "اے کیی! کتاب مضبوط تھام اور ہم نے اسے بجین ہی میں نبوت دی۔"

### (ترجمه: كنز الايمان)

قارئین کرام! اس آیت مبارکہ ہے بچین ہی میں آقاعلیہ السلام کے نبی ہونے پراستدلال کے لیے دلیلِ اول کے تحت ہماری مفصل تقریر پیش نظر رکھے۔ اب ملاحظہ فرمائیں ، اس آیت مبارکہ ہے کن کن محققین نے حضرت بجی علیہ السلام کے بچین ہی میں آپ علیہ السلام کے لیے نبوت کا اثبات کیا ہے:

امام ابومنصور محمد بن محمد ماتریدی (المتوفی: ۳۳۳ه هر) تحریر فرماتے بیں:
 ای النبو قَ فِی حَالِ صِبَاهٍ۔ '' یعنی عالم بجین ہی میں نبوت''

(تاويلات إهل السنة، ج: ٣، ص: ٢٢٠)

٢: امام فخرالدين رازي (التوفى:٢٥٢ه) ارشادفر ماتے ہيں:

إِنَّهُ النَّبُوَّةُ فَاَنَّ اللهَ تَعَالَى إَحُكَمَ عَقُلَه وَي صِبَاهٍ وَاَوُ حِى اِلَيُهِ وَذَٰلِكَ لِآنَ اللهَ تَعَالَى بَعَثَ يَحُيلَى وَعِيُسلَى عَلَيُهُمَا السَّلاَمُ وَهُمَا صَبِيَّان ـ

(کبیر، ج: ۲۱، ص: ۱۲۳)

بے شک اس سے مراد نبوت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی عقل کو بچین ہی میں محکم فر مایا اور ان کی عقل کو بچین ہی میں محکم فر مایا اور ان کی طرف و حی بھیجی اور بیاس لیے تھا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت بجی علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بچین میں مبعوث فر مایا۔

": علامه جلال الدين سيوطي (التوفي: ١١١ هـ) لكصة بير\_ اَلنَّبُوَّة: يعني نبوت

علامه ابواللیث نفر بن محرسم قندی (المتوفی: ۳۷۵ه) ارشاد فرماتے بیں:
 یعنی النبو و الفقه و النبو کی که که و المحیر کی المیسی سمو قندی، ج: ۲، ص: ۳۲۰)
 یعنی نبوت اور فقد اور ساری کی ساری خیر۔

۵: علامه سيرمحمود آلوى (التوفى: ١٢٥ه) لكفتي بي:

وَقِيْلَ النَّبُوَّةُ وَعَلَيْهِ كَثِيْر'' - (روح المعانی، جز: ۱ م ص: ۵۲۰) اورکہا گیا کہ نبوت اور یہی کثیر مخفقین کی آراء ہے۔

٢: معتزله كے علامه محمود بن عمر زخشرى (المتوفى: ٥٣٨ه) لكھتے ہيں:
 وَقِيْلُ النّبُوَّةُ لِلاَنَّ اللهُ اَحُكَمَ عَقْلَه وَيُ صِبَاهِ وَاوُ حَى إلَيْهِ ـ

(تفسیر کشاف، ج: ۳، ص: ۸)

اور کہا گیا ہے کہ نبوت کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کی عقل کو بچپن میں پختہ کر دیا اوران کی طرف وحی جیجی۔

امام ابو محمد الحسين بن مسعود (التوفی: ۱۵۲ه) تحرير فرمات بين:
 قَالَ ابُنُ عَبَّاسٍ رَضِى الله عَنْهُمَا: اَلنَّبُوّةُ - (معالم التنزيل، ج: ۳، ص: ۱۵۹)
 حضرت ابن عباس رضى الدعنما في فرمايا: نبوت

حضرت عبدالله بن عباس مضى الله عنهماكي يمي روايت درج ذيل تفاسير مين بھي موجود ہے:

۸: تفییرحازن، ج:۳ بص:۱۸۳، از علامه علی بن محمدخازن

9: السراح المنير ،ج:٢،ص:٥٩، از علامه الخطيب شربني

۱۰: حاشیه شهاب، ج:۲ مس:۲۵۲، از علامه شهاب الدین احمد بن محمد بن عمر

اا: حاشيةونوى، ج:١٢ اص:٢٠٢، از علامه عصام الدين اساعيل بن محر (المتوفى:١٩٥٥ه)

١٢: امام ناصر الدين الى سعيد عبد الله الى عمر بن محمد (التوفى: ٩١ هـ ) ارشاد فرماتي بين:

وَقِيُلَ النَّبُوَّةُ أَحُكَمَ اللهُ عَقُلَه ولَي صِبَاهِ وَاسْتَنْبَأَه ، (بيضاوی، ج: ۴، ص: ۸) اورکہا گیا کہ نبوت، اللہ تعالی نے ان کی عقل کو بچپن میں ہی پختہ کردیا اور انہیں نبی بنادیا۔

١١٠ علامه سليمان بن عمرالمعروف بالجمل (التوفى:١٠٠١ه) لكصة بين:

وَذَٰلِكَ لِآنَ اللهَ تَعَالَى آحُكَمَ عَقُلَه وَاوُحَى اِلَيْهِ، فَإِنْ قُلْتَ: كَيُفَ يَصِحُ حُصُولُ النَّهُ وَالْفَطُنَةِ وَالنَّبُوَّةِ حَالَ الصِّبَا؟ قُلْتُ: لِآنَ اَصُلَ النَّبُوَّةِ مَبُنِى حُصُولُ الْعَقْلِ وَالْفَطْنَةِ وَالنَّبُوَّةِ حَالَ الصِّبَا؟ قُلْتُ: لِآنَ اَصُلَ النَّبُوَّةِ مَبُنِى عُلَى خِرُقِ الْعَقْلِ وَالْفَطْنَةِ وَالنَّبُوَّةِ خَالَ الصِّبَا؟ قُلْتُ عَيْدُودَةُ الصَّبِي نَبِيًّا لَهُ عَلَى خِرُقِ الْعَادَاتِ إِذَا ثَبَتَ هَذَا فَلاَ تَمُتَنِعُ صَيْرُورَةُ الصَّبِي نَبِيًّا لَهُ اللَّهُ عَلَى خِرُقِ الْعَادَاتِ إِذَا ثَبَتَ هَذَا فَلاَ تَمُتَنِعُ صَيْرُورَةُ الصَّبِي نَبِيًّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّا الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ

(حاشیه جمل، ج:۵، ص: ۱۰)

اور بیال لیے ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کی عقل کو محکم کردیا اور ان کی طرف وحی بھیجی ، اگر آ پ کہیں کہ بجین ہی میں کامل عقل ، فطانت اور نبوت کا حصول کیسے بچے ہوسکتا ہے؟ میں کہتا ہوں: نبوت کی اصل خلاف عادات امور پر مبنی ہے اور جب بیٹا بت ہے تو بھر بجین میں نبی بن جانا محال نہیں۔
میں نبی بن جانا محال نہیں۔

١١: علامهاساعيل حقى (التوفى: ١٣٤ه) تحريفر ماتے ہيں:

قَىالَ ابُنُ عَبَّاسٍ اَلْـحُكُمُ النَّبُوَّةُ اِسُتَنْبَأَهُ اللهُ تَعَالَى وَهُوَ ابُنُ ثَلاَثِ سَنِيُن اَوُسَبُعِ- (دوح البيان، ج:۵، ص:٩١٩)

حضرت ابن عباس رضی الله عنهمانے فرمایا جھم سے مراد نبوت ہے۔ الله تعالیٰ نے انہیں نبی بنایا جبکہ آپ علیہ السلام تین یا سات سال کے تھے۔

١٥: علامه عمر بن على بن عادل (التوفى: ٨٨٠هـ) لكصة بين:

قَالَ ابُنُ عَبَّاسٍ: ٱلۡحُكُمُ: ٱلنُّبُوَّةُ "صبياً" وَهُوَابُنُ ثَلاَثِ سَنِيُنَ ـ

(لباب في علوم الكتاب، ج: ١٣، ص: ٢٨)

حضرت ابن عباس رضی الله عنهمانے فر مایا: الحکم سے مراد نبوت ہے اور آپ علیہ السلام تین سال کے بچے تھے۔

(مظهری، ج: ۲، ص: ۹)

اورکہا گیاہے: علم سے مراد نبوت ہے، اللہ تعالیٰ نے انہیں چھوٹی عمر ہی میں نبی بنادیا تھا۔ ۱۷: امام احمد رضا خال (المتوفی: ۱۳۴۰ھ) کے ترجمہ مبارک سے بھی یبی ٹابت ہوتا ہے کہ آ بے علیہ السلام کو بجین ہی میں نبوت ملی۔

١٨: مفتى احمد يارخان (التوفى:١٩١١ه) لكصة بين:

معلوم ہوا کہ یجی علیہ السلام ان رسولوں میں سے ہیں جنہیں بچین ہی سے نبوت ملی۔ (تفسیر نور العرفان، ص: ۸۷)

19: صدرالا فاضل سيرمحرنعيم الدين (التوفى: ٣١٤ه) تحرير فرماتي بين:
"لهذااس آيت مين حكم نبوت مراد ہے يہى قول سيح ہے۔"
(خوائن العرفان، ص: ٣٣٣)

دليل سوم:

عَنُ أَبِى هُ رَيُرَةً قَالَ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ مَتَى وَجَبَتُ لَکَ النُّبُوَّةَ قَالَ وَآدَمُ بَيْنَ الرُّوُحِ وَالْجَسَدِ۔

ترجمہ: حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے نبوت کب واجب ہوئی؟ فرمایا: جب آ دم روح اور جُ م کے درمیان تھے۔

تخریج: بیرحدیث اِنھی الفاظ کے ساتھ یا الفاظ کے معمولی سے تغیر کے ساتھ درج ذیل کتب میں موجود ہے:

۱: سنن ترمذی، ج: ۲، ص: ۲۰۱، ابواب المناقب ۲: المستدرک مع التلخیص، ج: ۲، ص: ۲۰۹
 ۳: التلخیص، ج: ۲، ص: ۲۰۹
 ۳: دلائل النبوة للبیهقی، ج: ۲، ص: ۲۰۹

۵: الشريعه للآجرى، ص: ۳۸۳.

٢: دلائل النبوة لابي نعيم، ج: ١، ص: ٨

 المعجم الكبير، ج: ٢٠، ص: ٣٥٣، رقم: ٨٣٣ ٨: جامع الاصول، ج: ٩، ص:٣٠٣

9: مسند امام احمد، ج: ۵، ص: 9 ۵ ٠ ١: السنة لابن ابي عاصم، رقم: ٩ ١ ٣ - ٢٠ ٣

ا ١: مجمع الزوائد، ج: ٨، ص: ٢٢٣، باب قدم نبوة صلى الله عليه وسلم ١١: الجامع الصغير، ص: • • ٣، رقم: ١٣٢٣

١١: الكامل لابن عدى، ج: ٨، ص: ٢٨١١ ١٢: المقاصد الحسنه، ص:٥٨٧، رقم: ٨٣٢

١٥: الاحاد والمثاني، ج:٥ ، ص:٣٣٧، رقم: ٨٣٢ ۱۱: مشكواة ، ص:۵۱۳

١١: الدرر المنتثره، ص: ١٣٨

١ ١ : الطبقات الكبرئ، ج: ١، ص: ١ ١٩

١٦: زرقاني على المواهب، ج: ١، ص: ٥٣ ۲۲: شرح شفا، ج: ۱، ص: ۱۱۱

٢٣: نسيم الرياض، ج: ١، ص: ٣٧٩

۲۵: الوفا، ج: ۱، ص: ۳۳

۲: روح المعاني، جز:۲۵، ص:۸۳

۲۹: المورد الروى، ص: ۲۰

١٣: اشعة اللمعات، ج: ٨، ص: ٣٧٨

كتب علماء ديوبند

٣٣: معارف القرآن، ج: ٢، ص: ١٠١

٣٥: تحذير الناس، ص: ٩

١٨: التاريخ الكبير، ج: ٤، ص: ١٥١، باب ميسره

۲۰: مواهب مع الزرقاني، ج: ۱، ص:۵۳

۲۳: الخصائص الكبراى، ج: ١، ص: ٣

٢٦: مرقاة المفاتيح، ج: • ١، ص: ٢٨

٢٨: شرح فقه اكبر، ص: ٢٨

٠٣: سبل الهدئ، ج: ١، ص: ٩٧

٣٢: لطائف المعارف، ص: ١٢٢

٣٣: نشر الطيب، ص: ٨

كتب علماء غير مقلدين.

۳۲: شان مصطفی، ج:۲۲، ص:۵۰۵

٣٤: سلسلة الاحاديث الصحيحه للالباني، رقم: ١٨٥٦، ص: ٢٦٨ (المناقب والمثالب)

محترم قارئین!اب اگرآپ درج ذیل نکات پرغورفر مائیں تو ہمارا موقف نکھر کرسا ہے آ

جائے گا کہ ہمارے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بچپین مقدس میں بھی منصب نبوت پر فائز تھے۔

- نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے بیسوال صحابہ کرام نے پوچھاجن کے سامنے یا ان سے پہلے زمانہ ماضی میں امام الانبیاء حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم نے چالیس برس کی عمر میں اعلان نبوت فرمایا۔ لہذا جب بھی وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس طرح کا سوال پوچھتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی کب بنایا گیا یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کب سے نبی ہیں تو اس استفسار سے یہ بات روزِ روشن کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ ان نفوسِ قد سے کا نظریہ بھی بہی تھا کہ نبی بنتا بچھاور ہے اظہار یا اعلان نبوت کرنا بچھاور۔
- کرکہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم اس وقت نبی تھا جب آ دم علیہ السلام روح اورجم کے درمیان مختے ، صحابہ کرام کرکہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم اس وقت نبی تھا جب آ دم علیہ السلام روح اورجم کے درمیان مختے ، صحابہ کرام کے اس عقیدہ ونظریہ پرمبر تقد بی ثبت فرما دی کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم واقعی عمرِ مقدس کی چالیس مہکتی ہوئی بہاریں گزار کے نبی نبیں بنے بلکہ یہ منصب اور اعزاز آپ سلی اللہ علیہ وسلم کواس وقت سے حاصل ہے جب ابوالبشر حضرت آ دم علیہ السلام کے تن بدن میں جان نبیس آئی تھی۔
- کہ نہ کورہ بالا الفاظ سے جواب ارشاد فرما کرنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت تک آپ
  صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی قدامت کا جوعرصہ تھا یہاں بیان فرما دیا ہے جو کہ سوال کرنے
  کے وقت سے لے کر حضرت آ دم علیہ السلام میں نفخ روح سے بھی پہلے کے زمانے پر محیط
  تھا۔ نیز یہ جواب ارشاد فرماتے ہوئے آپ نے سوال پوچھنے کے وقت سے لے کر حضرت
  آ دم علیہ السلام میں روح بھو تکنے سے پہلے کے زمانہ میں سے ایک سال بلکہ ایک ماہ نہیں
  نہیں بلکہ ایک لیحہ کا بھی اسٹنا نہیں فرمایا اور اسے زمانہ نبوت سے خارج نہیں فرمایا تو پھر
  مولوی صاحب کو کس نے بیحق دیا ہے کہ وہ اس میں سے تقریباً چالیس سال کے طویل
  عرصہ کو خارج کر دیں۔ اس کے باوجود آگر مولوی صاحب زمانہ قبل از اعلان نبوت کو اس

حدیث شریف کے عموم سے خارج یا مستنگی قرار دینے پر مصر ہیں تو پھر ہمارا مطالبہ ہے کہ وہ کوئی ایک صحیح ،صریح ،مرفوع حدیث پیش کریں جس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ہو کہ آ ب صلی اللہ علیہ وسلم بعد از ولا دت تا اعلان نبوت نبی نہیں تھے۔

اللہ جب بیامرا تناصرت کھا کہ جالیس سال کی عمر مبارک کے بعد نبوت ملتی ہے تو صحابہ کرام بیہ سوال نہ کرتے اور اگر انھوں نے کسی مصلحت کے تحت سوال کیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہرگز ہرگز بیار شاذ نہیں فر مایا:

ا: تمام انبیاء میہم السلام کو جالیس سال کی عمر کے بعد نبی بنایا جاتا ہے لہٰذا میں بھی اس وقت ہی ۔ نبی بنایا گیا ہوں۔

(i)

۲: میں جالیس سال کی عمر تک پہنچنے سے پہلے نبی بالقوۃ تھااور جالیس سال کے بعد بالفعل نبی بنایا گیا۔

(L)

سانہ میں محض عالم ارواح میں نبی تھا پھر اللہ تعالی نے بیدوصف عظیم مجھ سے واپس لے لیا اور پھر
اپنی عادت کریمہ کے تحت مجھے دوبارہ عالم اجساد میں جالیتس برس کی عمر میں نبی بنایا۔
لہذا بجائے اس کہ کہ ہم'' قَالُوا اذْ عُ لَنَا دَبَّکَ یُبَیِّنُ لَّنَا مَاهِی '' کی گروان دھرا کیں اور منطقی بحثوں میں پڑیں ہمارے لیے عافیت ای میں ہے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول مبارک کو ترجیح دیتے ہوئے یہ تعبیر تسلیم کرلیس کہ آپ کی عالم ارواح والی نبوت دائم ومستم تھی۔

قارئین مختشم!اب آیئے اس حدیث مبار کہ کے شمن میں پیش کی جانے والی چند تاویلات کا جائز ولیں۔

پہلی تاویل: اس حدیث سے مرادیہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم الہی میں نبی تھے اوران کوستنقبل میں نبی بنایا جائے گا۔

جواب: بيتاويل درج ذيل متعددوجوه كى بناير باطل ہے:

اولاً اگر حدیث فدکورہ کا بیم معنی لیاجائے کہ تخلیق آ دم علیہ السلام سے پہلے نبوت محمدی کا جُوت محض م الہی میں تھا، خارج میں نہ تھا تو اس سے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی کوئی امتیازی فضیلت باقی نہیں رہتی کیونکہ صرف نبی کریم کا نبی ہونا ہی الله تعالی کے علم میں نہیں ہے ملکہ تمام انبیاء کیم السلام کا نبی ہونا الله تعالی کے علم شریف اور تقدیر میں ہے۔ الله تعالی کا علم یا تقدیر اس وقت کے ساتھ خاص نہیں ہے جب حضرت آ دم علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان سے بلکہ الله تعالی کو ہر چیز کاعلم ازل سے ہے۔ لہذا نبی کریم صلی الله علیہ وسلی خارج میں بھی نبی ہوں۔

ٹانیا: سائلین نے ہرگز آپ سلی اللہ علیہ وسلم سے بیسوال نہیں کیا تھا کہ علم الہی میں آپ کا نبی ہونا کب سے تھا اور نہ ہی ہے بات پوچھنے کی کوئی ضرورت تھی کیونکہ کا نات کی ہر چیز تخلیق کا نئات سے پہلے بھی علم الہی میں تھی لہذا صحابہ کرام علیہم الرضوان کے سوال کرنے کا مقصد یہ تھا کہ خِلقتِ محمدی تو ساری کا نئات سے پہلے ہو چی تھی لیکن شرف نبوت سے مقصد یہ تھا کہ خِلقتِ محمدی تو ساری کا نئات سے پہلے ہو چی تھی لیکن شرف نبوت سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو کب ہمکنار کیا گیا۔ جس کا جواب نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم مید سے مصور صلی اللہ علیہ وسلم کو کب ہمکنار کیا گیا۔ جس کا جواب نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم سے درمیان تھے۔ رہے ہیں کہ میں اس وقت بھی نبی تھا جب آ دم علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان تھے۔ مال گا: اس مدیث کو حقیقت پرمحمول کرنے سے کون سامیال لازم آتا ہے کہ ہم حقیقی معنی سے عدول کر کے بجازی معنی مرادلیں۔ اگر کوئی کے کہ انبیا علیہم السلام کو نبوت چالیس سال کی عمر میں عطا کی جاتی ہے تو ہم کہیں گے کہ یہ کوئی قاعدہ کلیے نہیں ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ عمر میں عطاکی جاتی ہے تو ہم کہیں گے کہ یہ کوئی قاعدہ کلیے نہیں ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ عمر میں عطاکی جاتی ہے تو ہم کہیں گے کہ یہ کوئی قاعدہ کلیے نہیں ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ عمر میں عطاکی جاتی ہے تو ہم کہیں گے کہ یہ کوئی قاعدہ کلیے نہیں ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ عمر میں عطاکی جاتی ہے تو ہم کہیں گے کہ یہ کوئی قاعدہ کلیے نہیں ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ

السلام اور حضرت کیٹی علیہ السلام کوان کے بچین میں نبوت عطا کی گئی تھی جیسا کہ ہم پہلے واضح کر چکے ہیں۔ نیز ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اس اصول ہے مشتنی ہے کیونکہ اس کے وقوع پر یہی حدیث اور بچھلے صفحات پر بیان کی گئی دوآیات شاھد عادل ہیں۔ مزید دلائل اسکے صفحات پر ملاحظ فرمائیں۔

رابعاً: بلکه اس حدیث مبارک کومتقبل کے معنی میں سیجھنے سے محال لازم آتا ہے، جیسا کہ اس
کے الفاظ ہیں'' جب آ دم علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان تھے''اور فریقِ مخالف کے
نزدیک نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چالیس سال بعد نبی بنایا گیا تو اس وقت تو حضرت آدم
علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان نہ تھے۔ لہٰذا لامحالہ ماننا پڑے گا کہ اس حدیث میں
''و' حالیہ ہے یعنی کہ میں اس وقت بھی نبی تھا جبکہ آدم علیہ السلام اس حال میں تھے کہ
آ ہے کاروح مبارک آپ کے جسدِ اطہر میں داخل نہیں ہوا تھا۔

خامساً: اب ہم اس حدیث کے مفہوم اور اپنے موقف کومزیدواضح کرنے کے لیے متعددا کا برعلاء اور دیگر مسالک کے محققین کی تحقیقات پیش کرتے ہیں:

امام ابو بكراحمه بن حسين آجرى (التوفى:٣٠٠هه) تحرير ماتے ہيں:

إِنْ نَبِيَّنَا مُحَمَّدًا صَلَّى الله عليه وسلم لَمُ يَزَلُ نَبِيًّا مِنُ قَبُلِ حَلُقِ ادَمَ يَتَقَلَّبُ فِي فِى اَصُلاَبِ الْاَنْبِيَاءِ وَاَبُنَاءِ الْاَنْبِيَاءِ بِالنِّكاَحِ الصَّحِيْحِ حَتَّى أَخُورَجَه اللهُ عَزَّوَجَلًا مِنْ بَطُنِ اُمِّهِ۔ عَزَّوَجَلَّ مِنُ بَطُنِ اُمِّهِ۔

بے شک ہمارے نبی حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم حضرت آ دم علیہ السلام کی تخلیق ہے قبل سے ہمیشہ سے نبی رہ ہیں۔ انبیاء علیہم السلام اوران کے ابناء کے اصلاب میں نکاح صحیح کے ساتھ منتقل ہوتے رہے جی کہ اللہ تعالی نے آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کو آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی والدہ کے بطن اطہر سے ظاہر فر مایا۔ (المشریعہ، ص: ۳۸۴)

- ٥: علامه جلال الدين سيوطي (التوفي: ١١١ هـ) لكصة بين:
- o: شیخ تقی الدین سبکی نے اپنی کتاب (التعظیم دالمنة ) میں لتومنن به و لتنصونه کی تقریر میں لکھاہے:

"اوراس سے آپ کے اس فرمان کی بھی وضاحت ہوگئے۔" کے نیت نبیا و آدم بین الروح والبحسد" اورجس مخص نے اس حدیث کامطلب بیبیان کیا کہ آپ علم الہی میں نبی تھے لینی آپ مستقبل میں نبی ہوں گے۔اس کی اس معنی تک رسائی نہیں ہوئی کیونکہ اللہ تعالیٰ کاعلم تو جمیع انبیاءکومحیط ہے، پس نبی صلی اللہ علیہ وسلم کواس وقت نبوت ہے موصوف کرنا اس مفہوم کو جا ہتا ہے کہ آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی نبوت اس وقت میں ثابت تھی۔ یبی وجہ ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام نے آ ب صلی اللہ علیہ وسلم کے نام اقدس کوعرش پرلکھا ہوا دیکھا''محمد رسول الله''لہٰذا ضروری ہے کہاس حدیث کا بیمعنی ہو کہ اس وفت آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت متحقق تھی اور اگر اس سے مراد فقط علم ہو کہ آ پ صلی الله علیه وسلم مستقبل میں نبی ہوں گے تو آ پ صلی الله علیه وسلم کے اس فر مان کی کوئی خصوصیت باقی نہیں رہے گی کہ''میں اس وقت نبی تھا جبکہ آ دم علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان تھے'اس کیے کہ اللہ تعالیٰ تو تمام انبیاء کرام علیہم السلام کی نبوت کواس وفت اور اس سے پہلے جانتا ہے۔ لہذا ضروری ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اس خصوصیت کو ثابت اور محقق ما نا جائے اس لیے آپ صلی اللّٰدعلیہ وسلم نے اپنی امت کواس خصوصیت ہے آگاہ فرمایا تا کہ امت کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس مرتبہ کی معرفت حاصل ہوجو آ بے صلی اللہ علیہ وسلم کا اللہ تعالیٰ کے نز دیک ہے ، پھرانہیں اس معرفت کے ذريعے خير حاصل ہو۔''

: الخصائص الكبرئ، ج: ١، ص: ٣، از امام السيوطي (المتوفى: ١ ١ ٩٥)

۳: المواهب اللدنيه، ج: ١، ص: ١٦، (مختصراً) ، از علامه احمد بن محمد قسطلاتي (المتوفى: ١ ١ ٩٥)

۳: سبل الهدى، ج: ١، ص: ١٨، (مختصراً)، از علامه محمد يوسف شامى (المتوفى: ٢٣٥٥)

۵: نسيم الرياض، ج: ١، ص: ٢٥٩، از علامه احمد شهاب الدين خفاجي (المتوفى: ٢٩٠ ٥١)

۲: المورد الروی، ص: ۲۲، (مختصراً)، از علامه علی قاری (المتوفی: ۱۳ و ۱۵)

عضع عبدالحق محدث دہلوی (التوفی:۵۲۱ه) تحریر ماتے ہیں:

" حضور صلى الله عليه وسلم عالم ارواح مين بالفعل نبى يتضينه كه فقط علم الهي مين" \_

(مدارج النبوة، ج: ٢، ص:٣٣)

۸: امام ابن رجب طنبلی (التوفی: ۵۹۵ه) تحریفر ماتے ہیں:

بَلُ قَدُيُسُتَدَلُّ بِهِلْذَا الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ صلى الله عليه وسلم وُلِدَ نَبِيًّا۔ '' بلکهاس حدیث ہے اس بات پراستدلال کیا گیا ہے که رسول الله صلی الله علیه وسلم نبی پیدا ہوئے۔'' (لطا کف المعارف مِس:۱۲۳)

۹: علامه محمد یوسف شای (المتوفی:۹۴۲ هے) ارشاد فرماتے ہیں:

وَيُسْتَدَلُّ بِخَبُرِ الشَّعْبِىُ وَغَيُره مِمَّا تَقَدَّم فِى الْبَابِ السَّابِقِ عَلَى اَنَّه وُلِدَنَبِيَّا مفہوم بِمطابِق حدیث سابق۔(سبل الهدی، ج:۲،ص:۸۳)

۱۰: علامه محمد یوسف شای (التوفی:۹۴۲ه) مزید لکھتے ہیں:

فَتُحْمَلُ هَاذِهِ الرِّوَايَة مَعَ حَدِيُثِ العِرُبَاضِ السَّابِقِ عَلَى وُجُوُبِ نُبُوَّتِهٖ صلى الله عليه وسلم وَثَبُوُتِهَا وَ ظُهُوُرِهَا فِى الْخَارِ جُـ

ترجمہ: اس روایت کوحدیث عرباض کے ساتھ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اور خارج میں اس کے ثبوت اور ظہور برمحمول کیا جائے گا۔ (سبل الهدی، ج: ۱، ص: ۹۷) علامہ علی قاری (التوفی: ۱۰۱هه) تحریر فرماتے ہیں:

اَىُ وَجَبَتُ لِىَ النَّبُوَّةُ وَالْحَالُ اَنَّ ادَمَ يَعْنِى وَانَّهُ مَطُرُوُح ' عَلَى الْآرُضِ صُوْرَةً بِلاَرُوْحِ وَالْمَعْنَىٰ اَنَّهُ ۚ قَبُلَ تَعَلَّقِ رَوُحِهِ۔

ترجمہ: یعنی اس حال میں میرے لیے نبوت واجب ہوگئی جب حضرت آ دم علیہ السلام کا جسم بغیرروح کے زمین پر رکھا ہوا تھا اور اِس کامعنی یہ ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام کی روح کا تعلق ابھی ان کے جسم کے ساتھ نہیں ہوا تھا۔ (مرقات، ج: ۱۰، ص: ۳۸) علامہ عبد الو ہاب شعرانی (التونی: ۹۷۳ھ) کلھتے ہیں:

اگرتم بیسوال کرو کہ کیا سیدنا محمصلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کو بھی اس وقت نبوت دی
گئی، جب حضرت آ دم علیہ السلام پانی اور مٹی میں تھے ۔۔۔۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ہم تک

یہ حدیث نہیں بہنجی کہ کسی اور کواس وقت نبوت عطا کی گئی، دیگر انبیاء علیم السلام اپنے ایام
رسالت محسوسہ میں نبی بنائے گئے۔

اگرتم بیسوال کروکه آپ صلی الله علیه وسلم نے به کیوں فرمایا، میں اس وقت نبی تھا جب حضرت آ دم علیه السلام پانی اور مٹی میں تھے، آپ صلی الله علیه وسلم نے به کیوں نہیں فرمایا، میں اس وقت انسان تھا یا موجود تھا۔ اس کا جواب به ہے که آپ صلی الله علیه وسلم نے خصوصیت سے نبوت کا ذکر کر کے اس طرف اشارہ فرمایا که آپ صلی الله علیه وسلم کوتمام انبیاء علیم السلام سے پہلے نبوت دی گئی کیونکہ نبوت اس وقت متحقق ہوتی ہے جب الله تعالیٰ کی طرف سے مقدر کی ہوئی شریعت کی معرفت ہوجائے۔

(اليواقيت والجواهر،حصه: ۲، ص: ۱۸)

۱۳: امام ابوشکورسالمی فرماتے ہیں:

ِلاَنَّ النَّبِى كَانَ نَبِيًّا قَبُلَ الْبَلُوعِ وَقَبُلَ الُوَجِى كَمَا اَنَّهُ نَبَى ' بِعُدَ الْوَحَى وَبَعُدَ الْبُلُوعَ

کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بلوغت اور وحی سے پہلے بھی نبی تھے جس طرح کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعداز وحی اور بلوغت نبی تھے۔ (تمھید، ص: ۲) ۱۳ شیخ مصطفیٰ بن سلیمان بایی زادہ الحنفی (التوفی: ۲۹ اھ) ککھتے ہیں:

(فَكَانَ نَبِيًّا وَّادَمُ بَيُنَ الْمَاءِ وَالطِّيُنِ) فَنَبُوَّتُهُ أَزَلِيٌّ وَنَبُوَّةُ غَيْرِهِ مِنَ الْآنبِيَاءِ
عَلَيْهِمُ السَّلاَمَ حَادِثَة "فَهُمْ نَبِيُّوُنَ حِينَ الْبَعْثَةِ - (شرح فصوص الحكم، ص: ٣١١)
(آپ نبی تھے جب كه آ دم عليه السلام آب وگل میں جلوه گر تھے) پس آپ سلی اللّه علیه وسلم كی نبوت از لی ہے اور آپ سلی الله علیه وسلم كے علاوه ديگرانبياء يميم السلام كی نبوت حادث ہے كہوہ بعثت كے وقت سے نبی ہیں۔

قار کمن مختشم اجن انبیاعلیهم السلام کی نبوت حادث ہے وہ تو بعثت کے وقت سے نبی ہوں اور از لی نبوت سے متصف اللہ تعالیٰ کے بیارے حبیب سلی اللہ علیہ وسلم بھی بعثت کے وقت سے ہوں تو پھر کے وقت سے ہوں تو پھر از لی وحادث نبوت میں فرق کیار ہا۔ لہذا اس عبارت سے دو پہر کے سورج کی طرح یہ بات عیاں ہوگئی کہ دیگر انبیاء تو بعثت کے وقت سے نبی ہیں لیکن مارج نبی بات مارے نبی سلی اللہ علیہ وسلم بعثت یعنی اعلان نبوت سے پہلے بھی نہیں تھے۔ نیزیہ بات محمد میں اعلان نبوت سے پہلے بھی نہیں تھے۔ نیزیہ بات محمد کا بت ہوگئی کہ بعثت سے مراد اعلان نبوت لیا جا تا ہے۔

امام احمد رضاخان (التوفی: ۱۳۴۰ه ) تحریر ماتے ہیں:

"علامة مش الدین ابن الجوزی این رساله"میلا د" میں ناقل حضور سید المرسلین صلی الله علیہ وسلم نے حضرت جناب مولی المسلمین علی مرتضی کرم الله وجهدالکریم سے فرمایا۔" اے ابوالحن! بے شک محرصلی الله علیہ وسلم رب العالمین کے رسول ہیں اور پینم بروں کے خاتم اور وشن دواور دوشن دست و پا والوں کے پیشوا، تمام انبیاء ومرسلین کے سردار نبی ہوئے، اور دوشن دواور دوشن دست و پا والوں کے پیشوا، تمام انبیاء ومرسلین کے سردار نبی ہوئے، جب کہ آدم آب وگلِ میں تھے۔" (تعجلی الیقین، ص: ۸۷)

ا ہے۔ آپ ایک اور بے مثال کتاب'' الامن والعلی'' میں امام قسطلانی کے حوالے ہے لکھتے ہیں: میں:

''خبردار ہومیرے باپ قربان ان پر جو بادشاہ وسردار ہیں اس وقت ہے کہ آ دم علیہ السلام ابھی آگ وگل کے اندرمخبرے ہوئے تھے۔''(ص:۱۰۵)

🖈 يېي امام فتاوي رضو په ميس قم طرازېس:

''تمام انبیاء ومرسلین اپنے عہد میں بھی ہمارے حضور اقدس سلی اللہ علیہ وسلم کے امتی تھے اور اب بھی امتی ہیں۔'(ج: 9 ہم: ۱۲)

١٦: مفتى محمد اجمل سنبهلى لكهت بين:

"ہمارے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے یوم ولا دت ہی ہے متصف بہ نبوت تھے۔ علامہ علی قاری شرح فقد اکبر میں تحریفر ماتے ہیں مصور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت چالیس سال کی عمر کے بعد کے لیے منحصر نہیں جیسا کہ ایک جماعت نے کہا بلکہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ حضورا پنے یوم ولا دت ہی ہے متصف بنبوت ہیں بلکہ اس صدیث کہ میں نبی قادر آ دم ابھی روح وجسم کے درمیان تھے، ہے تابت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم خلق اجسام سے پہلے عالم ارواح میں بھی متصف بہ وصف نبوت تھے اور یہ حضور علیہ السلام کا وصف خاص ہے۔ " (د د شہاب ٹاقب، ص : ۵۵ سے ۲۵ سے)

ا: علامه على قارى كى فدكوره بالاعبارت ديمينے كے ليے ملاحظة فرمائيں: نسرح فقد اكبر، ص ١٠

۱۸: امام الخو علامه سید غلام جیلانی میر مخی تحریر فرماتے ہیں:

''اورہم نے بجائے نبوت ظہوراس لیے کہا کہ غار حراکی اس وحی سے نبوت کا ظہور شروخ ہوا ہے ورنہ نبوت تو اس واقعہ سے ہزار ہاسال پیشتر عالم ارواح میں عطا ہو چکی تھی۔ اس وقت تک حضرت آ وم علیہ السلام ہیدا بھی نہیں ہوئے تھے۔''(ہشیر القادی، ص ۲۶)

# مفسرشهیرمفتی احمد یا رخان تعیمی فرماتے ہیں:

"بی تو خرنہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نبی کب سے ہیں اتنا پتالگا ہے کہ جب آ دم علیہ السلام آب وگل میں تھے، اس وقت بھی حضور نبی تھے جیسا کہ حدیث شریف میں ہے ۔۔۔۔۔۔اسی طرح حضور کی ولادت ، ہجرت ، کمی مدنی ہونا ، انتقال کر جانا ، بیحضور کی آ مدو روائگی کے نام ہیں۔ ورنہ حضور ولادت سے پہلے بھی نبی ہیں اور ابدالآ باد تک بھی نبی میں ۔ ورنہ حضور ولادت سے پہلے بھی نبی جیں اور ابدالآ باد تک بھی نبی ہیں۔ "روسائل نعیمیہ، ص : ۲۷۳ سے ۲۷۴)

# ۲۰: غزالی زمان سیداحد سعید کاظمی تحریر فرماتے ہیں:

"العض لوگوں نے بیکہا ہے کہ اس کا مطلب بیہ کہ جب آ دم علیہ السلام کی روح ان کے بدن میں نہیں پڑی تھی تو میں اللہ کے علم میں نبی تھا۔ اب کوئی ان سے پو چھے کہ خدا کے بندو! کیا اس وقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی اللہ کے علم میں تھے اور کوئی نبی اللہ کے علم میں تھے اور کوئی نبی اللہ کے علم میں تھے اور کوئی نبی اللہ کے میں تھا وہ سب نبی اللہ میں نبیس تھا۔ بھائی! بیکیا تماشا ہے؟ اور اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ سب نبی اللہ کے علم میں تھے تو بھر حدیث کا کیا مطلب ہوا؟ اس لیے حققین نے صاف کہا کہ "ک نت نبیبا و آدم بین الروح و الحسد سس" کامفہوم بیہے کہ میں مندِ نبوت پر جلوہ گرتھا اور ارواح انبیاء کیم السلام کو نبوت کا فیض عطافر مار ہاتھا۔" (مقصود کائنات، ص: ۳) علامہ ابوالحنات محمد احمد قادر کی ارشاوفر ماتے ہیں:

"دیعنی یه وحی خواب میں جوحضور صلی الله علیه وسلم پر ہموتی تھی اس لیے ہموتی تھی کہ حضور صلی الله علیه وسلم کمال نبوت پر اظہارِ نبوت سے قبل ہی پہنچ کچکے تھے جیسا کہ خود ارشاد فر مایا کہنت نبیا و الادم لمنجدل بین طینته ہم عہد ہ نبوت اس وقت حاصل کر کچکے تھے جب کہ آدم اپنے خمیر میں تھے '۔ (طیب الور دہ شرح قصیدہ بر دہ، ص: ۲۱) جب کہ آدم اپنے خمیر میں تھے '۔ (طیب الور دہ شرح قصیدہ بر دہ، ص: ۲۱) ثنارح بخاری علامہ سیدمحمود احمد رضوی تحریفر ماتے ہیں:

"آ پکواس وقت نبوت مل چکی تھی جبکه آ دم علیه السلام پانی ومٹی کے درمیان تھے۔" (دین مصطفی، ص: ۵۰ - ۹ م

٢٣: علامه جلال الدين احمد امجدي لكصتري:

" چالیس سال کی عمر میں منصب نبوت پر سر فراز ہوئے اگر اس کا مطلب یہ ہے توضیح ہے کہ چالیس سال کی عمر میں تبلیغ کا تھم ہوا تو حضور نے اعلان نبوت فر مایا اور اگر یہ مطلب ہے کہ چالیس سال کی عمر سے پہلے وہ نبی نہیں تھے اور اس سے پہلے کی زندگی نبو کی زندگی نہ تھی ، تو غلط ہے ۔۔۔۔ ثابت ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حضرت آ دم علیہ السلام کے بیدا ہونے سے پہلے بھی نبی تھے۔" (فتاوی فیص دسول، حصہ اول، ص: ۱۳ – ۱۳) مفتی شریف الحق امجدی تحریفر ماتے ہیں:

اس کیے کہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم قبل بعثت بھی نبی تھے بھی کسی نبی کے اُمتی نہ رہے۔ (نزبہۃ القاری'ج اص ۲۴۱)

۲۵: مفتی غلام فریدرضوی لکھتے ہیں:

" حالانكه بيظا برالبطلان ب جبقر آن كنزول ك آغاز ي بهي بهت بها آپ صلى الله عليه الله على الله و حوالجسد الله و الله على الله و حوالجسد الله و الله على الله و الله و الله على الله و الله و

٢٦: مفسرقرآن علامه غلام رسول معيدي رقمطرازين:

''اس کا جواب ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کاعلم یا تقدیراس وقت کے ساتھ خاص نہیں ہے، جب حضرت آ دم علیہ السلام روح اورجسم کے درمیان تھے بلکہ اللہ تعالیٰ کو ہر چیز کاعلم ازل میں تھا اور تقدیر بھی ازل میں تھا اور تقدیر بھی ازل میں تھی اور سیدنا محمصلی اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے کی اللہ تعالیٰ کے علم

کے ساتھ کیا شخصیص ہے، تمام انبیاء علیم السلام کا نبی ہونا اللہ تعالیٰ کے علم میں اور اس کی تقدیر میں ہے۔'' (تبیان القرآن، ج: ۲ ا، ص: ۸۴۸)

ا بایک دوسرے مقام پرتحر رفر ماتے ہیں:

''سوآپ کو بجین میں نبوت عطا کر دی گئی تھی ،البتہ چالیس سال کی عمر میں آپ کواعلان نبوت کا تھم دیا گیا۔ (تبیان القرآن، ج: ۲ ا، ص: ۸۴۳)

ث آپريدفرماتين:

"اس آیت کا عموم بھی عالم ارواح کے بعد عالم بشریت میں آپ کی افضل نبوت کا متقاضی ہے اور جب حضرت کی (علیہ السلام) کو دویا تین سال کی عمر میں نبوت عطاکی سقاضی ہے اور جب حضرت کی (علیہ السلام) کو دویا تین سال کی عمر میں نبوت عطاک گئی تو آپ جو رحمة للعلمین اور خاتم النبین ہیں، قائد المرسلین اور مجوب رب المعلمین ہیں، وہ کیوں کراس نعمت سے محروم ہوں گے!"

٢٤: شخ الحديث علامه اشرف سيالوي لكصترين:

''اس سوال کے جواب نے واضح کر دیا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وہلم کی نبوت محض علم اللہ کے خواب نے واضح کر دیا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وہلم کی نبوت محض علم اللہ کے لحاظ ہے نہیں تھی بلکہ خارج اور واقع میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اور روح اقد س اور حقیقت محمد بیاس صفتِ کمال کے ساتھ موصوف ومتصف تھی ۔''

(تنوير الإبصار، ص: ٢٠)

ث مزيد فرماتين:

"بیحدیث اس جواب میں نہیں ہے کیونکہ اخذ میٹاق تو یقیناً موتوف ہے وجود اور شوت پر،
مرتبہ تقدیر (اور علم الہی) میں میٹاق ہونا نہ قل اس کی مساعد ہے نہ عقل ۔ لہذا اس روایت
سے اور تھا نوی صاحب کے اقر ارواعتر اف سے واضح ہوگیا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم
فی الواقع موجود تھے اور نبوت کے ساتھ موصوف تھے۔" (تنویر الابصار، ص: ۲۵)

النائي ايك اورتصنيف "كوثر الخيرات" من لنت وي

''لہذاان دونوں حدیثوں میں جس نبوت کا ذکر فرمایا کیا وہ ہوت تقیقیہ ہے اور امرِ محقق اور خارجی ہے نہ کہ محض علم الہی کے لحاظ ہے، ورنہ سب انبیا علم الہی کے لحاظ ہے اس وقت سے بلکہ اس سے پہلے بھی نبی تھے۔''(ص: ٦١)

☆ دوسرےمقام پرارشادفرماتے ہیں:

''ابھی انبیاء کرام اور رسولانِ عظام پیدا بھی نہیں ہوئے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے اس مجوب کو تاج نبوت و رسالت سے سرفراز فر مایا اور جب پیدا ہو چکے تو سب کو اس شمع نبوت و رسالت کا پروانہ بنایا اور گلشن ہستی میں کوئی ایسا سرو بالا ندر ہے دیا جومجوب کی کمندِعزت و عظمت کی زدمیں نہ ہو۔' (ص ۸۸۰)

۲۸: علامه فیض احمداد کی تحریر فرماتے ہیں:

"اہل اسلام کاعقیدہ و تحقیق ہے کہ حضور نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم جملہ مخلوق ہے پہلے بیدا ہوئے اور ای وقت سے نبوت سے نوازے گئے اور عالم دنیا میں تشریف لانے سے بیدا ہوئے اور ای وقت سے نبوت سے نوازے گئے اور عالم دنیا میں تشریف لانے سے بہلے اور بعد کو بھی نبوت سے موصوف تھے۔ ہاں چالیس سال کی عمر میں نبوت کا اظہار و اعلان کیا۔" (پڑھا لکھا امی، ص: ۲۷)

٢٩: مولا نامنظوراحمرشاه صاحب لكصترين:

''جورسول اپنی زبانِ فیض ترجمان سے بیفر ماچکا ہو کسست نبیب و آدم بیس المساء و السطین ( میں اس وقت بھی نبی تھا کہ آدم کیچڑ ( آب وگلِ ، راقم ) میں تھے بھلاا سے اپنی نبوت میں تروُ دکیسے ہوسکتا ہے۔'' (علم القرآن، ص: ۳۰)

٣٠: مفتى عبدالجيد سعيدى لكصة بين:

"اس سے بھی واضح ہوا کہ جمہور آئمہ وعلاء اسلام خصوصاً احناف کا بھی مذہب ہے کہ

اعلانِ نبوت سے پہلے بھی آپ علیہ السلام پر وحی اتر تی تھی اور آپ اس وقت بھی نبی تھے۔'' (ماهنامه ''السعید'' ملتان، ص: ۱۸)

اس مفتی محمد خان قادری لکھتے ہیں:

''الغرض جب سلسله نبوت ورسالت (جورحمت وخیر کاذر بعه ہے) کے افتتاح کا موقع تھا تو آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کوسب سے پہلے نبوت عطافر مائی اور جب سلسله نبوت ورسالت اپنے کمال وانتہا کو پہنچا تو آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کومبعوث کردیا گیا۔''

(شرح سلام رضا، ص: ۱۳۰-۱۳۹)

نوٹ: شیخ الحدیث علامہ اشرف سیالوی کے نام خطوط سے بھی واضح ہوتا ہے کہ مفتی محمہ خان قادری صاحب بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عالم بچین میں نبی ہونے کے قائل ہیں۔ قادری صاحب بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عالم بین میں الوی حضرت عیسیٰ علامہ اشرف سیالوی صاحب کے شاگر درشید مولانا عبد الرزاق بھتر الوی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں کہتے ہیں:

"اصل تطبیق کی وجہ بیہ ہے کہ آپ علیہ السلام کو نبوت یا کتاب عطا تو اسی وقت فر مادی جب آپ علیہ السلام مال کے بیٹ میں تصالبتہ لوگوں کو بلیغ کرنے اور اعلان نبوت کا حکم بعد میں دیا گیا۔ تمام انبیاء کرام کی صورت حال یہی ہے۔ " (تذکرہ الانبیاء، ص: ۳۹۰) مکتبہ دیو بند کے حکیم الامت اشرف علی تھا نوی لکھتے ہیں:

"جواب ہے ہے کہ اگر ہے مراد ہوتی تو آپ کی کیا تخصیص تھی ، تقدیر تمام اشیا مخلوقہ کی ان
کے وجود سے متقدم ہے۔ بس سیخصیص خود دلیل ہے اس کی کہ مقدر ہونا مراد نہیں بلکہ اس
صفت کا ثبوت مراد ہے اور ظاہر ہے کہ کسی صفت کا ثبوت فرع ہے مثبت لہ کے ثبوت کی ۔
بس اس سے آپ کے وجود کا تقدم ثابت ہوگیا ..... جواب ہے کہ تا خیر مرتبہ ظہور میں
ہے مرتبہ ثبوت میں نہیں جسے کسی کو تحصیل داری کا عہدہ آج مل جاوے اور شخواہ بھی آج ہی

ے چڑھنے لگے مگرظہور ہو گاکسی تخصیل میں بھیجے جانے کے بعد۔''

(نشر الطیب، ص:۷، حاشیه: دوسری اور تیسری روایت) ۳۳: انهی کے مفتی شفیع رقم طراز ہیں:

"بلكة آپ كى نبوت كازمانه اتناوئ ہے كة دم عليه السلام كى نبوت سے پہلے شروع ہوتا ہے جائے اللہ مى نبوت سے پہلے شروع ہوتا ہے جبیا كہ ايك حديث ميں آپ فرماتے ہيں كه "كنت نبيا و آدم بين الروح والحسد" درمعارف القرآن، ج: ٢، ص: ١٠١)

۳۵: انھی کے ملامہ انورشاہ کشمیری لکھتے ہیں:

''لینی نبی سلی الله ملیہ وسلم اس وقت بھی نبی تھے اور آپ پراحکام نبوت جاری ہو چکے تھے بخلاف انبیاء سابقین کے کہان پراحکام نبوت کا اجراء بعثت کے بعد ہوتا ہے۔''

(العرف الشذى، ج: ٢، ص: ٢٠٢)

۳۱: مکتبه دیوبند کے ججۃ الاسلام قاسم نانوتوی "کنت نبیا و آدم بین الماء و الطین" کیته دیوبند کے ججۃ الاسلام قاسم نانوتوی "کنت نبیا و آدم بین الماء و الطین" کے تحت رقمطراز بیں:

''اگرنبوت کا ایبا قدیم ہونا کچھ آپ ہی کے ساتھ مخصوص نہ ہوتا تو آپ مقام اختصاص میں یوں نہ فرماتے۔'' (تحذیر الناس، ص:۲)

٣٥: غيرمقلدين كے مناظرا شرف سليم لکھتے ہيں:

دوسرامطلب بیہ ہے کہ رسول پاک کوحضرت آ دم علیہ السلام میں نفخ روح سے پہلے نبوت کے نواز اجا چکا تھا۔ (شان مصطفی، ج: ۲، ص: ۵۰۵)

نوف: فاصل مقالہ نگار نے اپن تحریر کے ابتدائی صفحات میں حدیثِ مذکور کی تشریح میں لکھاتھا کہ نبی آریم صلی اللہ علیہ وسلم عالم ارواح میں نبی تھے، اس تاویل پر تبصر : آپ ابھی ملاحظہ فرمائیں گے۔ بعدازاں میرسید شریف جرحانی کے حوالہ سے بیتاویل پیش کرتے ہیں کہ

آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کے فر مان سے مرادیہ ہے کہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی بنایا جائے گا۔ لیجئے ،مولوی صاحب نے اس حدیث شریف سے بڑی صفائی سے اپنی جان چھڑالی۔ پہلے تو عالم ارواح میں نبوت کا قول پیش کیا اور اب اس موقف سے بھی دستبر دار ہو گئے۔ لہذا اب ولا دتِ پاک سے اعلانِ نبوت کے عرصہ کے ساتھ ساتھ عالم ارواح میں آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے بھی مشکر ہوگئے۔ (العیاذ باللہ)

دوسرى تاويل: مولوى صاحب لكصة بين:

بیعالم ارواح کی بات ہے اور عالم ارواح اور عالم دنیا کے معاملات مختلف ہوتے ہیں۔
جواب: عالم ارواح اور عالم دنیا کے معاملات واقعی ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں لیکن اس
طرح تو عالم دنیا اور عالم برزخ کے معاملات و احکامات بھی ایک جیسے نہیں۔ مولا نا
صاحب! کیاوہ احکامات جوا نبیاء کرام پران کی ظاہری حیات مبارکہ میں لازم تھے وہ عالم
برزخ میں بھی ان پرویے ہی لازم ہیں؟ اگر ہیں تو شوت پیش کریں اور اگر نہیں اور یقینا
برزخ میں بھی ان پرویے ہی لازم ہیں؟ اگر ہیں تو شوت پائی کریں اور اگر نہیں اور یقینا
اب دہ عالم برزخ میں ہیں لبذاوہ نبی نہیں (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ) تو کیااس کی اس بیہودہ
بات کوشلیم کیا جائے گا؟

ممکن ہے کہ آپ کا جواب معاذ اللہ اثبات میں ہولیکن ہم کہیں گے کہ یہ خبیث قول قطعاً قابل التفات نہیں کیونکہ ہمارے نزدیک نبوت ایک ایباعظیم وصف و منصب ہے جواللہ تعالیٰ ایپاعظیم وصف و منصب ہے جواللہ تعالیٰ ایپامجوب و برگزیدہ بندوں کوعطافر مانے کے بعد سلب نہیں فر ما تااگر چہ عالم بدلتے رہیں۔اس منمن میں چنددلائل ملاحظہ فر مائیں:

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں انبیاء کرام کوان کے وصالِ مبارک کے بعد بھی نی اور رسول کے نام سے یاد کیا ہے اور ان پرایمان لانے کا حکم دیا ہے جواس بات کا بین ثبوت ہے کہ انبیاءکرام بعداز وصال بھی نبوت ہے معزول نہیں ہوتے۔

۲: امام ابوشکورسالمی فرماتے ہیں:

"اہل اسلام کا اس پر اجماع ہے کہ نیندا نبیاء کرام کی نبوت کومعز ول نبیں کر سکتی اور اس طرح ریجی اجماعی عقیدہ ہے کہ وصال سے بھی انبیاء کی نبوت معز ول نہیں ہوتی ۔ انبیاء کرام اینے وصال کے بعد بھی انبیاء ہی ہیں۔ارشادر بانی ہے:

(راسخین فی العلم) اللہ پراس کے فرشتوں پراوراس کی کتابوں پراوراس کے رسولوں پرایمان لائے ہیں اور کہتے ہیں کہم اس کے رسولوں میں سے کسی میں بھی تفریق نہیں کرتے۔'' (تمھید: ص: ۷۷)

٣: حضرت علامه شافضل رسول بدایونی تحریر فرماتے ہیں:

مسکہ: جونبیوں کی عقل کا جاناممکن مانے اس کے کا فرہونے کا اندیشہ ہےاور جو کسی نبی کی نبوت کا زائل ہوناممکن ٹھہرائے وہ کا فرہوجائے گا ،ایبا ہی تمہید میں ہے۔

(المعتقد المنتقد مع المعتمد المستند، ص: اكا)

٧: مجددامام احمدرضا خان لكصة بين:

عاشانہ کوئی رسول رسالت سے معزول کیا جاتا ہے نہ سیدنا میے علیہ السلام رسالت سے معزول کیا جاتا ہے نہ سیدنا میے علیہ السلام رسالت سے معزول ہوں گے۔'' (فتاوی رضویہ، ج: ۹، ص: ۱۲)

قارئین کرام! مولانا کے ایک قول کے مطابق نبی کریم صلی الله علیه وسلم کو عالم ارواح میں نبوت مل چکی تھی۔ چونکہ فدکورہ بالا ولائل کی روشنی میں یہ بات ثابت ہو چک ہے کہ نبی کی نبوت عطا فرمانے کے بعد سلب نہیں کی جاتی لاہذا ثابت ہو گیا کہ ہمارے نبی کریم صلی الله علیہ وسلم اعلانِ نبوت سے پہلے بھی نبی متھے۔

بجرسوال بيہ ہے كماس عالم ميں الله تعالى نے آپ صلى الله عليه وسلم سے نبوت كيوں سلب

فرمائی جبکہ التد تعالیٰ کا ارشادگرامی ہے۔

وَ لَلُلآ خِرَةُ خَيُرٌ ۚ لَّکَ مِنَ الْاُولِلٰی .....(الضحیٰ: ۴) ''آپ کی ہر بعدوالی ساعت، پہلی ساعت ہے بہتر ہے۔''

اس آیت کاعموم بھی عالم ارواح کے بعد عالم بشریت میں آپ کی افضل نبوت کا متفاضی

امام ابلِ سنت ارشاد فرماتے ہیں:

ظاہر میں میرے پھول حقیقت میں میرے نخل آ ال گل کی یاد میں یہ صدا ابوالبشر کی ہے ان کی نبوت، ان کی ابوت ہے سب کو عام ام البشر عروس انہیں کے پسر کی ہے

ٹانیا: یہ بات بھی مسلمہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عالم ارواح میں بالفعل نبی تھے اورارواح انبیاء کی تربیت فر مار ہے تھے پھر آپ علیہ السلام سے معاذ اللہ کون تی الیم لغزش ہوگئ تھی جس کی بازاش میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوتقریبا چالیس سال تک اس ارفع واعلی مرتبہ سے معاذ اللہ معزول کردیا گیا۔

فَالنَّا: اس امر میں کسی کو اختلاف نہیں کہ آقا علیہ السلام کا روح پرنور عالم ارواح میں بالفعل نبوت سے مصف تھا۔ اب مولانا کسی ایک سیح وصریح حدیث ہے درج ذیل امور ثابت کریں:

- ۱: جب عالم بدلاتو معاذ الله وه روح پاک باقی نه ر بی \_
- ۲: جب عالم بدااتومعاذ الله وه روح پاک نبوت ہے متصف نه رہی۔
  - ۳: عالم اجساد میں وہ جسدنو ری معاذ اللہ باقی ندر ہا۔

ہم: عالمِ اجساد میں اللہ تعالیٰ نے آتا علیہ السلام کے جسدِ پاک میں معاذ اللہ کوئی نئی روح ڈالی۔

> اگرایبانهیں اور یقیناً ایبانهیں تو پھرا ہے اس موقف پرضرورنظر ٹانی فر مائیں۔ مولوی صاحب مزید لکھتے ہیں:

" و بالسب لوگول نے اللہ رب العزت کے سوال "الست برب کم" کے جواب میں "بــلی" کہاتھالیکن یہاں کوئی شداد ،کوئی فرعون ،کوئی ہامان اور کوئی ابولہب بن گئے۔اس کی وجہ یمی ہے کہ عالم ارواح و عالم اجساد کا معاملہ مختلف ہے۔ای طرح نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم عالم ارواح میں ملائکہ وانبیاء کے نبی تھے لیکن یہاں نہ کوئی ملک نہ نبی ، پھر آپ نبی کس کے تھے۔'' جولیب: مولوی صاحب! ہم مانتے ہیں کہ جن لوگوں نے ''الست بر بکم'' کے جواب میں ' بلیٰ'' کہا تھاان میں سے عالم اجساد میں آ کرکوئی شداد بن گیا تو کوئی فرعون ،کوئی ہامال بن گیا تو کوئی ابولہب لیکن کیا آپ کوئی ایک مثال پیش کر سکتے ہیں کہ عالم ارواح میں جن ا نبیاء علیهم السلام ہے اللہ تعالیٰ نے میثاق لیا تھا ان میں ہے کوئی ایک نبی بھی معاذ اللہ ثم معاذ الله،استغفرالله، يبال عالم اجساد مين آكرا بنان سے ہاتھ دھو بيٹھے يا كم از كم یہ ٹابت کردیں کہوہ نبی ہونے کے منصب پر قائم نہیں رہے (العیاذ باللہ)۔اگر آپ میے بات ٹابت نہیں کر عکتے بلکہ آپ ہرگز ہرگزیہ ٹابت نہیں کر سکتے تو پھرایے قیاس مع الفارق بلكه فاسدو باطل وضبيث قياس كاآب جيسے مدعى علم و دانش سے صدور واقعة أيك افسوس ناک امر ہے۔

انیا: مولوی صاحب! پھر آپ نے صرف اس بات پر اکتفانہیں کیا بلکہ اس ہے بھی مکروہ عبارت کھی کہ اس سے بھی مکروہ عبارت کھی کہ ''اس طرح نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم ، الخ'' استغفر اللہ یعنی آپ نے بڑی دیدہ دلیری اور بے باک سے سید الرسلین حضرت محم صلی اللہ علیہ وسلم کے عالم ارواح میں دیدہ دلیری اور بے باک سے سید الرسلین حضرت محم صلی اللہ علیہ وسلم کے عالم ارواح میں

نی ہونے اور بقول آپ کے عالم اجساد میں تقریباً چالیس سال تک نبی نہ ہونے کا موازنہ تھم خداوندی کے مطابق جانوروں سے بھی بدتر کفار بلکہ کفار کے سرداروں کے کفر سے کردیا یعنی بقول آپ کے جس طرح عالم ارواح میں تو وہ مومن تھے لیکن عالم اجساد میں آکر کا فرہو گئے ای طرح رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم عالم ارواح میں نبی تھے لیکن عالم اجساد میں آکر نبی ندر ہے۔

وائے ناکامی متاع کارواں جاتا رہا
کاروال کے دل سے احساس زیاں جاتا رہا
مولوی صاحب! آپ نے یہ کیسی منحوس تشبیہ پیش کی ہے؟ کیا علامہ بیضاوی علیہ الرحمہ کا پیش کردہ قانون بھی آ ہے کے دل سے محوم و گیا کہ:

وَالشَّرُطُ فِيُهِ وَهُوَ آنُ يَّكُونَ عَلَى وَفُقِ الْمُمَثَلِ لَهُ مِنَ الْجِهَةِ الَّتَى تَعَلَق بِهَا التَّمُثِيُلُ فِي الْعَظَمِ وَالصِّغُرِ وَالْخِسَّةِ وَالشَّرُفِ.

(انوار التنزيل، ج: ١، ص:٣٧)

یہ جملہ لکھتے وقت آپ کے ہاتھوں میں مجبور و بے بس و بے زبان و بے جان قلم بھی یقینا تر پر ہاہوگا،اس کا کلیج بھی پھٹ رہاہوگا،وہ بھی زبان حال سے رور و کے آپ سے التی گررہا، گاکہ یہ بھیا نگ جملہ نہ گھیں جس سے اہل اسلام کے دل بری طرح گھائل ہو جا کیں گئین کا کہ یہ بھیا نگ جملہ نہ گھیں جس سے اہل اسلام کے دل بری طرح گھائل ہو جا کیں گئین شاید خود ساخت علمیت کے نامعقول نشہ میں مدہوش آپ عظمت مصطفے سلی القد علیہ وسلم کے خلاف ایک عظمت مصطفے سلی القد علیہ وسلم کے خلاف ایک عظمت مصطفے سلی القد علیہ وسلم کے خلاف ایک عظمت کے نامعقول نشہ میں مدہوش آپ عظمت مصطفے سال اللہ علیہ وہ بھود ہوں اور اس ایک علین جار حیت کا ارتکاب کر گئے۔ تبذا ابھی القد جل جال جال کے حضور سر ہے جود ہوں اور اس گستا خانہ عبارت سے رجوع کریں اور اپنے بیار سے حبیب شفیع المذنبین ، را حت ال شعین ، گستین ، رو فی سے معانی کے حضور معانی کے درخواست گزار ہو جا کیں اور یادر تھیس آپ رو فی سے معانی کے طلب گار نہیں کہ آپ کوشر مندگی محسوس ، بلکہ آپ نے جیسے کی عام آ دمی سے معانی کے طلب گار نہیں کہ آپ کوشر مندگی محسوس ، بلکہ آپ نے جیسے کی عام آ دمی سے معانی کے طلب گار نہیں کہ آپ کوشر مندگی محسوس ، بلکہ آپ نے ق

، ی فی کے لیے سرورانبیاء، قائدالمرسلین ،امت کے خم خوار ،حبیب کبریا حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ کی طرف رجوع کرنا ہے۔

آج لے ان کی پناہ آج مدد مانگ ان سے پھر نہ مانیں گے قیامت کو اگر مان گیا ہانا گیا ہے۔ فیامت کو اگر مان گیا مالاً: مولنا لکھتے ہیں لیکن یہاں نہ کوئی ملک نہ ہی ، پھر آپ ہی کس کے تھے؟

ناظرین لیجئے! حضرت صاحب نے بڑی صفائی سے عالم دنیا میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی جالیس سالہ مبارک زندگی کے دوران انبیاء اور فرشتوں کے وجود سے بھی انکار کر دیا۔ بہت خوب مولنا بہت خوب! آپ واقعۃ حقائق کا انکار کرنے میں یدطولی رکھتے ہیں۔اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے۔

و اَنِّ عَلَيْكُمُ لَحَفِظِيْنَ 0 كِراماً كَاتِبِينَ 0 يَعُلَمُوُنَ مَا تَفُعَلُوُن (الانفطار١٠١-١٠) ترجمه: اور ب شِکتم پر پچھ تگہبان ہیں۔معزز لکھنے والے۔ جانتے ہیں جو پچھتم سُرو۔ ( کُنزِ الایمان)

بهارارب في والجلال ارشادفر ما تا ب:

لَهْ مُعَقَبِتُ مَنْ بَيْنِ يَدَيُهِ وَمِنْ خَلُفِهٖ يَحُفَظُونَهُ مِنُ اللهَ ط

(الرعد، پاره: ۱۳، آیت: ۱۱)

ترجمہ: آ دمی کے لیے بدلی والے فرشتے ہیں اس کے آگے بیچھے کہ بھکم خدااس کی حفاظت کرتے جیں۔( کنزالا بمان)

رسول الله ملى الله عليه وسلم ارشادفر مات بين:

تم وگ برہند ہونے ہے بچو کیونکہ تمہارے ساتھ وہ (فرشنے) ہوتے ہیں جوتم سے صرف قضاء جاجت کے وقت اور اس وقت جب مردا پنی بیوی کے ساتھ ممل تزوج کرتا ہے جدا

ہوتے ہیں۔ پس ان سے حیاء کرواوران کی عزت کرو۔ (سنن ترمذی، ج: ۲، ص: ۱۰۳) دیگر کئی احادیث سے ہرانسان کے ساتھ فرشتوں کے تقرر کا ذکر ہے اور اس طرح انبیاء علیہم السلام کا عالم دنیا میں تصرف فرمانا مابین الفریقین ایک مسلمہ حقیقت ہے پھر بھی فاضل مضمون نگار لکھتے ہیں کہ' یہاں نہ کوئی ملک نہ نبی۔''

جیرت ہے مولانا صاحب نے جالیس برس کے طویل عرصہ کے لیے کس قدر بے باکی سے زمین سے فرشتوں کے انخلاء کا دعوٰ ی پیش کر دیا۔

# وليل چهارم:

عَنُ أَبِى ذَرِّ الْغِفَارِيِ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ الله كَيُفَ عَلِمْتَ أَنَّكَ نَبِيٍّ حَتَى السَينُ قَنَلَ فَقَالَ يَا أَبَا ذَرٍ أَتَانِى مَلَكَانِ وَأَنَا بِبَعْضِ بَطُحَاءِ مَكَّةً فَوَقَعَ أَحَدُهُمَا عَلَى السَينُ قَنَلَ الْكَرُضِ وَكَانَ الْآخِرُ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْآرُضِ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ أَهُو هُو قَالَ لَارُضِ وَكَانَ الْآخِرُ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْآرُضِ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ أَهُو هُو قَالَ نَعُمُ قَالَ فَزِنُهُ بِعَشَرَةٍ فَوُزِنْتُ بِهِمُ فَرَجَحُتُهُمُ ثُمَّ قَالَ فَزِنُهُ بِعَشَرَةٍ فَوُزِنْتُ بِهِمُ فَرَجَحُتُهُمُ ثُمَّ قَالَ ذِنْهُ بِعَشَرَةٍ فَوُزِنْتُ بِهِمُ فَرَجَحُتُهُمُ ثُمَّ قَالَ ذِنْهُ بِأَلْفٍ فَوُزِنْتُ بِهِمُ فَرَجَحُتُهُمُ ثُمَّ قَالَ ذِنْهُ بِأَلْفِ فَقُوزِنْتُ بِهُمُ لَكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ لَو وَزَنْتَهُ بُامُتِهِ لَرَجَحَهَا لَ مَرَجَحَهَا لَا مَا عَلَى اللّهُ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ لَو وَزَنْتَهُ بُامُتِيهِ لَرَجَحَهَا لَ

(دلائل النبوة، لابی نعیم، ص: ان، دارمی، دقم: ۱۳، الخصائص الکبری، ج: ۱، ص: ۱۵)

حضرت ابوذرغفاری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے عرض کیا: یارسول الله صلی الله علیه وسلم! آپ صلی الله علیه وسلم! آپ صلی الله علیه وسلم! آپ صلی الله علیه وسلم الله علیه وسلم کوکس چیز سے بیعلم ہوا حق که آپ صلی الله علیه وسلم کو (اپنی نبوت کا) یقین ہوگیا؟ حضور صلی وسلم کوکس چیز سے بیعلم ہوا حق که آپ صلی الله علیه وسلم کو (اپنی نبوت کا) یقین ہوگیا؟ حضور صلی الله علیه وسلم کو (اپنی نبوت کا) یقین ہوگیا؟ حضور صلی الله علیه وسلم نے فر مایا: اے ابوذر! میرے پاس دوفر شتے آئے اور میں بطحاء مکه میں تھا۔ ایک زمین پراتر اجبکہ دوسر اآسان اور زمین کے درمیان رہا۔ پس ایک نے دوسرے سے کہا: کیا بیونی

ہیں۔اس نے کہا: ہاں،ایک نے کہا: انہیں ایک آ دمی کے ساتھ تو لو، پھر میرااس کے ساتھ وزن کیا گیا اور میرا پلڑا بھاری نکلا، پھر کہا: انہیں دس آ دمیوں کے ساتھ تو لو، پس میراان کے ساتھ وزن کیا گیا تو میرا پلڑا بھاری نکلا۔ پھراس نے کہا: انہیں ایک سوآ دمیوں کے ساتھ تو لو، پس میرا ان کے ساتھ وزن کیا گیا تو میرا پلڑا بھاری نکلا۔ پھراس نے کہا: انہیں ایک ہزار آ دمیوں کے ساتھ وزن کیا گیا تو میرا پلڑا بھاری نکلا۔ پھر اپلڑا بھاری نکلا میں نے دیکھا جیے وہ بلکے ساتھ تو لوپس میراان کے ساتھ وزن کیا گیا تو پھر میرا پلڑا بھاری نکلا میں نے دیکھا جیے وہ بلکے ساتھ تو لوپس میراان کے ساتھ وزن کیا گیا تا ہیں ہے۔ آ ب صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: ان میں ہے ایک پلڑا کے دوسرے سے کہا: اگرتم ان کا ان کی امت کے ساتھ بھی وزن کرو گے تو پھر بھی ان کا پلڑا بھاری نکلے گا۔

# دليل پنجم:

عَنُ عُتُبَةَ الْمِنِ عَبُدِ السُّلَمِي أَنَّه وَ حَدَّ ثَهُمُ وَكَانَ مِنُ اَصُحَابِ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ لَه وَرَجُل كَيْفَ كَانَ وَلَمُ اللهِ عليه وسلم قَالَ لَه وَرَجُل كَيْفَ كَانَ وَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَ اللهِ عَالَ كَانَتُ حَاضِنَتِى مِنُ بَنِى سَعُدِ بُنِ بَكُو فَانُ طَلَقُتُ أَنَا وَابُن لَهَا فِى بَهُم لَنَا وَلَمُ نَأْحُدُ مَعَنَا زَادَ فَقُلْتُ يَا أَخِى ادُهَ بُ فَأْتِنَا فَانُطَلَقَ أَخِى وَمَكُنُتُ عِنْدَ الْبَهُم فَأَقْبُلَ طَائِرَانِ أَبْيَضَانِ كَأَنَّهُمَا بِنَا وَلَمُ نَا فَانُطَلَقَ أَخِى وَمَكُنُتُ عِنْدَ الْبَهُم فَأَقْبُلَ طَائِرَانِ أَبْيَضَانِ كَأَنَّهُمَا بِنَ عِنْدَ الْبَهُم فَأَقْبُلَ طَائِرَانِ أَبْيَضَانِ كَأَنَّهُمَا بِنَا وَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى وسلم فَإِذَا أَنَا وَيُعَلَى اللهُ عليه وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم فَإِذَا أَنَا الله عَلَيْ وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وسلم فَإِذَا أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

أَنْظُرُ إِلَى الْالْفِ فَوُقِى أَشُفِقُ أَنُ يَخِرَّ عَلَى بَعُضُهُمْ فَقَالَ لَوُ أَنَّ أُمَّتُهُ وُزِنَتُ بِهِ لَمَالَ بِهِ مَ ثُمَّ انْطَلَقَا وَتَرَكَانِى قَالَ رَسُولُ اللهُ وَفَرِقُتُ فَرَقًا شَدِيْداً ثُمَّ انْطَلَقُتُ إِلَى اُمِّى فِأَخْبَرُتُهَا بِاللّهِ عَلَى لَقَيْتُ فَأَشْفَقَتُ أَنْ يَكُونَ قَدِ الْتَبَسَ لِى فَقَالَتُ أُعِينُدُكَ بِاللهِ فَأَخْبَرُتُهَا بِاللّهِ عَيْدُ لَ لَعَيْدُكَ بِاللهِ فَرَحَلَتُ بَعِيْراً لَهَا فَحَعَلَتُنى عَلَى الرَّحُلِ وَرَكِبَتُ خَلُفِى حَتَّى بُلُغَتِنَا إلى اللهِ فَقَالَتُ أَدِينُ أَنْ يَكُونَ قَدِ النَّبَسَ لِى فَقَالَتُ أَعِينُا إلى اللهِ فَرَحَلَتُ بَعِيْراً لَهَا فَحَعَلَتُنى عَلَى الرَّحُلِ وَرَكِبَتُ خَلُفِى حَتَّى بُلُغَتِنَا إلى اللهِ فَقَالَتُ أَذَيْتُ أَمَانَتِى وَذِمَّتِى وَحَدَّثَتُهَا بِاللّهِ يُ لَوْيَتُ فَلَمُ يَرُعُهَا ذَلِكَ وَقَالَتُ إِنِي فَقَالَتُ أَذَيْتُ أَمَانَتِى وَذِمَّتِى وَحَدَّثَتُهَا بِاللّهِ يُعَلِي لَقِيتُ فَلَمُ يَرُعُهَا ذَلِكَ وَقَالَتُ إِنِي اللهِ وَيَعَنِى نُورًا أَضَاءَ تُ مِنْهُ قُصُورُ الشَّامِ.

(دارمي، رقم ٣١، عسند احمد، مسند الشاميين، رقم: ٩٩٠ ١، المعجم الكبير، ج: ١٤، رقم ٣٢٣، الاحاد و المثاني، رقم: ١٣٦٩ ،المستدرك، ج: ٢، ص: ١١ ٢ ،الخصائص الكبرى، ج: ١ ، ص: ١٣ ، دلائل النبوة للبيهقي، ج: ٢ ، ص: ٤ ). عتبه بن عبد اسلمی نے بیان کیا ہے کہ ایک شخص نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے سوال کیا: يارسول الله صلى الله عليه وسلم! آپ كى نبوت كى اول نشانى كياتھى؟ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: میں بنوسعد بن بمرکے ہاں اپنی داریہ کے پاس تھا، میں اور ان کا بیٹا کمریاں چرانے کے لیے نکلے اورہم نے اپنے ساتھ کھانانہیں لیا تھا، میں نے کہا: اے بھائی! جا کیں اور امی جان سے کھانا لے آئیں۔میرا بھائی چلا گیا اور میں جانوروں کے پاس رہا، پھرگدھ ایسے دوسفید پرندے آئے ، ایک نے دوسرے سے کہا: کیا ہے وہی ہے؟ اس نے کہا: ہاں ، پھروہ دونوں میری طرف لیکے ، ان دونوں نے مجھے پکڑ کرزمین پر پشت کے بل لٹادیا، پھرانہوں نے میراسینہ چاک کیااور میرا قلب نکالا اوراس سے دوسیاہ لوتھڑے نکالے، پھرایک نے دوسرے سے کہا: برف کا یانی لاؤ، پھرانہوں نے اس پانی سے میرے پیٹ کو دھویا ، پھر کہا: ٹھنڈا پانی لاؤ ، پھراس سے میرے دل کو دھویا ، پھر کہا: حچری لا وَاور پھر مُصندًا پانی میرے دل میں حجوز کا۔ پھرایک نے اپنے ساتھی ہے کہا: اس دل کوسیو ، ہیں اس نے اسے می دیا اور اس پر نبوت کی مہر لگا دی ، پھر ایک نے دوسرے سے کہا: ان کو ایک پلڑے میں رکھواوران کی امت کے ایک ہزارا فراد کو دوسرے پلڑے میں رکھو۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: پھر میں اپنے اوپر ہزاروں آ دمیوں کود مکھ رہاتھا اور مجھے ڈرتھا کہ ان میں سے

بعض مجھ پر گر پڑیں گے، پھران میں سے کسی نے کہا: اگران کا (پوری) امت کے ساتھ بھی وزن

کیا گیا تو ان کا پلڑا بھاری ہوگا، پھروہ دونوں مجھے چھوڑ کر چلے گئے۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم

نے فر مایا: مجھے شخت جدائی محسوس ہوئی۔ پھر میں اپنی (رضائی) امی جان کے پاس گیا اور ان کو اس

واقعہ کی خبر دی ، ان کو بیخ طرہ ہوا کہ کہیں مجھ پر کوئی آفت آجائے گی ، انہوں نے کہا: میں تہمیں اللہ

تعالیٰ کی پناہ میں دیتی ہوں ، وہ اپنے اونٹ پر سوار ہوئیں اور مجھے اپنے پیچھے پالان پر بٹھا یا ہتی کہ

ہم میری والدہ تک پہنچ گئے ، میری (رضائی) ماں نے کہا: کیا میں نے اپنی امانت ادا کر دی اور

اپنے ذمہ کو پورا کر دیا؟ اور وہ واقعہ بیان کیا جو مجھے پیش آیا ، میری والدہ اس سے خوف زدہ نہیں

ہوئیں اور فرمایا: میں نے دیکھا کہ مجھ سے ایک نور نکلا تھا جس سے شام کے محلات روشن ہوگئے۔

ولیل ششم:

اولا: اس حدیث ہے یہ بات واضح ہور ہی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر مبارک جب دس برس کی تھی ،اس وفت بھی آ ب صلی اللہ علیہ وسلم کوا بنی نبوت کاعلم ویقین تھا۔

التدعليه وسلم نے حضرت جرئيل عليه السلام كود يكھا اوران كاكلام سنا جبكہ وسلم نے حضرت جبرئيل عليه السلام اور حضرت ميكا ئيل عليه السلام كود يكھا اوران كاكلام سنا جبكہ حديث شريف ميں بي تصريح عليه السلام كود يكھے وہ آخر عمر ميں نا بينا ہو جاتا ہے۔ حديث شريف ملاحظ فرمائيں:

بَعَتَ الْعَبَّاسُ اَبُنَه عُبُدَالله إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَنَامَ وَرَاءَ هُ وَعِنُدَ النِّبيِّ صلى الله عليه وسلم رَجُلٌ فَالْتَفَتَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ مَتلى جِئْتَ يَا حَبِيبِي قَالَ مُذُسَاعَةٍ قَالَ هَلُ رَأَيْتَ عِنْدَى أَحَدًا قَالَ نَعَمُ رَأَيْتُ رَجُلاً قَالَ ذَاكَ جِبُرَئِيلُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلاَّمُ وَلَمْ يَرَه 'خَلَق اللَّا عُـمِى اِلَّا اَنُ يَكُونَ نَبِيًّا وَلَكِنُ أَنُ يَّجُعَلَ ذَٰلِكَ فِي آخِرِ عُمُرِكَ . (المستدرك، ج:٣، ص:٥٣١) حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ حضرت عباس رضی الله عنه نے ا پے بیٹے حضرت عبداللہ کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بھیجا، وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بیجھے سو گئے اور نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک مرد تھا، پھر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مڑ کر دیکھا اور فرمایا: اے میرے پیارے! تم کب آئے؟ انہوں نے کہا: ایک ساعت ہوئی، آپ نے پوچھا: کیاتم نے میرے پاس کسی شخص کود مکھا؟ انہوں نے کہا: ہاں! میں نے ایک مردکود مکھا، آپ نے فرمایا: وہ جبرئیل علیہ السلام تھے اورمخلوق میں سے جوبھی جبرئیل علیہ السلام کو دیکھے گا وہ نابینا ہو جائے گا،سوائے اس کے کہوہ نبی ہو،کیکن تم کوآ خرعمر میں نابینا کیا جائے گا۔

علامهابن حجرمکی (المتوفی:۴۲۹هه)اس حدیث مبارکه کے تحت فرماتے ہیں:

وَلَمَّا رَأَى ابُنُ عَبَّاسٍ جِبُرِيُلَ قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: لَنُ يَرَاه ' خَلُق'

إِلَّا عُمِى إِلَّا اَنْ يَكُونَ نَبِيًّا وَلَكِنُ يَكُونَ ذَلِكَ اَحْدِ عُمُرِك رواه الحاكم وَكَذَا رَأْتُهُ عَائِشَةُ رضى الله عنها و زَيْدُ بُنُ أَرْقَمٍ وَحَلَق لَمَّا جَاء يَسُأَلُ عَنِ الْإِيْمان، وَلَمْ يَعْمُوا لِلاَنَ الطَّاهِرَ انَ الْمُرَادَ مَنُ رَأَه مُنْفِرِدا بِهِ كَرَامَةَ لَه .

رالفتاوي الحديثيه، ص ١٩)

(یعنی) مخلوق میں سے جوبھی انہیں دیجے گاوہ نابینا ہوجائے گاسوائے اس کے کہ وہ ہی ہو اور تہہیں آخری ممرمیں نابینا کیا جائے گا۔اسے امام حاکم نے نقل کیا اور ای طرح آپ کو حضرت عائشہ حضرت زید بن ارقم رضی اللہ عنہما اور خلق نے دیکھا جب آپ ایمان کے بارے میں پوچینے کے لیے آئے تھے لیکن وہ نابینا نہیں ہوئے کیونکہ یہ ظاہر ہے۔اس سے مرادیہ ہے کہ جوآپ کو تنبا دیجے، یہ آپ کی عظمت کے لیے ہے۔

پس اگرنی کریم صلی الله علیه و سلم این بجین مبارک میں نبی نه ہوتے تو حضرت جرئیل علیہ السلام کود یکھنے کی وجہ سے اپنے ارشاد کے مطابق آخر عمر میں معاذ الله نابینا ہوجاتے لیکن ایسا ہرگز نه ہواتو معلوم ہواجس وقت بجین میں آپ صلی الله علیه وسلم نے حضرت جرئیل علیه السلام کود یکھا تھااس وقت آپ صلی الله علیه وسلم نبی تھے۔

ند کوره بالا روایات بالکل واضح انداز میں اس حقیقت کو آشکار کررہی ہیں کہ:

- ا ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کوا ہے بچپن ہی میں اپنی نبوت کا نہ صرف علم تھا بلکہ محکم کی بھتا ہا کہ محکم یقین تھا۔
- الله چونکه نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے اپنے شق صدر کے واقعہ کواپنی نبوت پر بہ طور دلیل بیان م فرمایا ہے لہٰذا ٹابت ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مبارک بچپن میں بھی نبی تھے۔
  - ان روایات کی تصریح کے مطابق نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کوآپ صلی الله علیہ وسلم کوآپ سلی الله علیہ وسلم کوآپ سلی الله علیہ وسلم الله علیہ وسلم کی امت سے تولا ہے تولا محالہ یہ بات تسلیم کرنا پڑے گی کہ آپ سلی الله علیہ وسلم اپنے

مبارک بجین میں بھی نبی تھے کیونکہ امت تو بہر حال نبی ہی کی ہوتی ہے۔ نوف: امام احمد رضا خان ارشاد فر ماتے ہیں:

" الله المائكة كوان كى شكل ميں ويكھنا اوران كا كلام سننا ان دونوں باتوں كا اقتر ان غير نبى كے ليے نہيں ہوتا۔ اب غير نبى اگر ان كوديكھے تو اس وقت ان كا كلام نہ سنے گا اوراگر ان كا كلام سنے ايسے وقت ميں ان كوان كى شكل ميں نه ديكھے گا جيسا كه اس پرامام الطا كفه شخ اكبر رضى الله عنه نے نص فر مائى۔ "

(المعتمد المستند مع المعتقد المنتقد، ص: 9 / 1)

قارئین کرام! دلیل ششم کے تحت ہم نے جو حدیث مبارک پیش کی ہے اس میں یہ صراحت پائی جاتی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرشتوں کودیکھا بھی اوران کا کلام بھی سا۔ نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بیں فر مایا کہ جس وقت میں ان کا کلام سن رہا تھا اس وقت وہ میری نظروں سے غائب یا او جھل ہو گئے تھے۔ پس ثابت ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت بھی منصب نبوت پر فائز تھے۔

ركيل ہفتم:

ايك مرتبه يجه يهود نے نبى كريم صلى الله عليه وسلم سے آكركها: أُخبِرُنَا عَنُ عَلامَةِ النَّبِيّ قَالَ تَنَامُ عَيْنَاهُ وَلاَ يَنَامُ قَلُبُهُ وَ

(مسند احمد، رقم: ۲۳۵۳، بخاری، کتاب التوحید، رقم: ۱۹۲۳ بخاری، کتاب التوحید، رقم: ۱۹۲۳ بمیں نبی کی علامت بتا کیں، فرمایا: نبی کی آئیس سوتی ہیں اوران کاول نہیں سوتا۔
محترم قارئین! سرورا نبیاء علیہ السلام نے حالت نیند میں دل کا بیدار ہونا انبیاء کی علامت
بتائی ہےنہ کہ ولیوں کی۔ اب آ یئے شام کے سفر کے دوران بحیرہ را بہ کے بو جھے گئے سوال اور
نبی کریم صلی اللہ علیہ وہلم کی طرف سے دیئے گئے جواب کو ملاحظہ فرما کیں:

سَأَلَهُ عَنُ نَوُمِهِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم تَنَامُ عَيْنَاىَ وَلاَ يَنَامُ قَلْبِي .

(الخصائص الكبرى ، ج: ١ ، ص: ٨٥ ، دلائل النبوة لابى نعيم ، ص: ٥٢)

ال ن آ پ صلى الله عليه وسلم سے نيند كے بارے ميں يو چھاتو آ پ سلى الله عليه وَسلم فرمايا: ميرى آ كھيں سوتى بيں اور ميرادل نہيں سوتا۔

لیجئے! مسئلہ کل ہوگیا۔اب اس روایت کے بعد کسی بھی عاشق ومحب اُمتی کے لیے نبی کریم صلی اللّہ علیہ وسلم کے بجیبن مبارک میں منصب نبوت پر فائز ہونے کے بارے میں قطعا کسی شک و شبہ یاا نکار کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔

دليل مهشتم:

وَتَهَا لَهُ مَا اللَّهَ السَّاجِدِيُن كَتِحت حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنماار شاد فرماتے ہیں:

مِنُ نَبِيِّ إِلَى نَبِيِّ حَتَّى أُخُرِجُتُ نَبِيًّا۔

(المعجم الكبير، ج: ١١، ص: ٢٨٧، وقم: ١٢٠١، تفسير ابن ابي حاتم، ج: ٩، ص: ٢٨٢٨، الطبقات الكبرى، ج: ١، ص: ٢٥، الجامع لاحكام القرآن، ج: ١١، ص: ٣٠، ابن كثير، ج: ٣، ص: ٣٥، ابن كثير، ج: ٣، ص: ٣٥٠، روح البيان، ج: ١، ص: ٣١٣، المواهب اللدنيه، ج: ١، ص: ٢٨١)

یعنی ایک نبی ( کی پشت ) ہے دوسرے نبی تک حتی کہ مجھے اس حال میں ظاہر فر مایا کہ میں اتھا۔

اس مدیث مبارک میں نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے نسب میں سے اعلیٰ وار فع ترین ہستیوں بعنی انبیاء کرام کاذکر فر مایا اور فر مایا کہ مجھے نی بنا کر ظاہر فر مایا گیا۔ پس ٹابت ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی والدہ ما جدہ کے بطن اطہر سے ظہور کے وقت بھی نبی تھے۔

ہو نہ ہو آج کچھ میرا ذکر حضور میں ہوا ورنہ میری طرف خوشی دکھے کے مسکرائی کیوں مسلم انگ کیوں عرف خوشی دکھے کے مسکرائی کیوں marfat.com

## دلائل کا تجزیہ:

فاضل مصنف نے اپنے موقف کو ثابت کرنے کے لیے جن آیات و احادیث سے استدلال کیا ہے ان کے بارے میں ہماری معروضات درج ذیل ہیں۔ وجدک ضالاً فھدی (انضحیٰ: ۷) سے استدلال:

مولا نانے اس آیت کا ترجمہ کنزالا یمان سے لکھا ہے یعیٰ ''ہم نے آپ کواپی محبت میں خودرفتہ پایا تواپی طرف راہ دی'' پھر لکھتے ہیں:

"اس آیت کریمہ سے حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کا جالیس سال سے قبل نبی نہ ہونا ثابت ہوتا ہے کیونکہ نبی محبت الہی میں ازخو درفتہ نہیں ہوتا۔"

قارئین کرام! اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کے اس ترجمہ سے خاص طور پر چالیس برس کی مدت کے تعین کے ساتھ ہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نبی نہ ہونے کا اثبات کرنا صرف مولا تا کا ہی خاصہ ہے وگرنہ اگر آ پ حساس ترین خورد بین بھی استعال کرلیس تو پھر بھی آ پ کو یہ نظریہ اس ترجمہ سے ہرگر نہیں ملے گا۔۔۔۔۔ اور ملے گا بھی کیے، جب خودصا حب ترجمہ علیہ الرحمہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس وقت بھی نبی ہونے کے قائل ہیں جب حضرت آ دم علیہ السلام آ ب وگل میں جلوہ گر تھے جیسا کہ آ پ نے ملاحظہ فرمالیا ہے۔ واقعی مولا نا استے باریک بین واقع ہوئے میں جلوہ گر تھے جیسا کہ آ پ نے ملاحظہ فرمالیا ہے۔ واقعی مولا نا استے باریک بین واقع ہوئے میں کہ جس چیز کا وجود نہ بھی ہووہ بھی انہیں نظر آ جاتی ہے جیسے مین دو پہر کے وقت ریگتان میں مغرکرتے ہوئے بیاس سے بے چین مسافر کو اپنے سامنے پانی نظر آ تا ہے لیکن وہ پانی نہیں بلکہ سراب ہوتا ہے۔

پھرمولانانے امام ابومنصور ماتریدی علیہ الرحمہ کی درج ذیل پیندیدہ توجیہ پیش کی ہے: ووجد ک ضالا عن النبوۃ ای جاھلا فھداک للنبوۃ ''اورآپ کونبوت سے لاعلم پایا تو نبوت کی طرف ہدایت فرمائی۔'' marfat.com پھرتفسر کبیرے ایک توجیہ پیش کی ،جس کا لب لباب بھی یہی ہے کہ آپ نبوت سے لاعلم تھے۔اس سلسلہ میں ہماری معروضات درج ذیل ہیں:

اولاً: مولانا نے جوتر جمہ اختیار فرمایا اس میں اور تفسیری اقوال میں کوئی مطابقت نہیں کیونکہ ترجمہ میں ضال بمعنی''محبت میں خود رفتہ'' یعنی محبت میں مستغرق ہے جب کہ تفسیری اقوال میں ضال بہمعنی معاذ اللہ'' جاہل''۔ اقوال میں ضال بہمعنی معاذ اللہ'' جاہل''۔

ٹانیا: ہم آئندہ صفحات پر جو تحقیق پیش کریں گے اس سے نبوت کے بارے میں جہالت یا لاعلمی پرمبنی اقوال کا مرجوح ہونا اظہر من اشتمس ہوجائے گالہذا ہم ایسے کسی بھی قول کو ہر گز ستایم ہیں کریں گے جوان ضجے روایات سے متصادم ہو۔

نالاً: تفیر''تاویلات اهل السنه' میں اعلم المخلق ، عالم ما کان و ما یکون حضرت محم صلی الله علیه وسلم کے لیے لفظ' جابل' کا استعال اور مولا نا کا بالحضوص اس قول کو پسند کرنا بھی ایک تشویش ناک امر ہے۔ اگر امام صاحب علیہ الرحمہ نے واقعی پہ لفظ استعال فر مایا ہے اور بید کسی قتم کی تحریف کا نتیج نہیں تو ہم اس قول سے کمل طور پر برائت کا اظہار کرتے ہیں کیونکہ کتب عقائد میں اس بات کی تصریح موجود ہے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم کے اقوال و افعال کے لیے برے الفاظ سے اجتناب کرنا چا ہے اور فتیج عبارت جیسے لفظ جہل' کذب معصیت' سے پر ہیز کرنا چا ہے چنا نچہ علام علی قاری علیہ الرحمہ کا تعاقب کرتے ہوئے امام اہل سنت مجدد دین وملت الشاہ احمد رضا خال علیہ الرحمہ ارشا وفر ماتے ہیں:

"الله تعالی ملاعلی قاری پررحم فرمائے جس سے منع فرمایا ای میں پڑے .....ان کے لیے مناسب بیتھا کہ یوں کہتے یعن" تم کو پایا کہ اب تک تمہارے پاس ایمان کی تفاصیل کاعلم نہ آیا تو تم کوراہ دی اور تم کو عطا کیا۔" کیا آپ نے نہ دیکھا کہ آپ کے رب نے کس طرح فرمایا" ماکنت تدری "بین فرمایا کہ" تم جاہل تھے" تو پاک ہاس ذات کی جس نے محدرسول

الدّ سلی الله علیه وسلم کی شان برط هائی۔ ' (المعتمد المستند (مترجم)، ص ۲۱۸)

یز تاویلات اہل السند کے حوالے ہے آپ نے ' ضالاً عن المنبو قای جاہلاً ' والی عبارت جونقل کی ہے یہ ہرگز اس طرح ان الفاظ کے ساتھ وہاں موجو ذہیں ۔ یہ عبارت حضرت صاحب کی ایجاد کردہ ہے جو کہ امام صاحب پر بہناں ، اہل سنت پر نہایت ثقیل اور نخالفین اہل سنت کی ہردل عزیز ہے۔

اس کے بعد مولا نائے محملف کتب کے حوالہ سے ایک روایت نقل کی اور اس سے ثابت کیا ہے کہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم اعلان نبوت سے پہلے نبی نہیں تھے۔ ہم وہ روایت صحیح ابن حبان سے تفصیلاً قارئین کے لیے تحریر کرتے ہیں۔

حضرت على رضى الله عندے روایت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فر مایا: مَا هَـمَـمُـتُ بِقَبِيْحٍ مِمَّا هَمَّ بِهِ آهُلُ الْجَاهِلِيَّةِ إِلَّا مَرَّتَيْنِ مِنَ الدَّهُو كِلْتَاهُمَا عَصْمَنِيَ اللهُ مِنْهَا قُلُتُ لَيُلَةً لِفَتَى كَانَ مَعِى مِنْ قُرَيْشٍ بِأَعُلَى مَكَّةَ فِي غَنَمِ لِآهُلِنَا يَرُعَاهَا اَبُصِرُلِيُغَنَمِى حَتَّى اَسُمُرَ هٰذِهِ اللَّيُلَةَ بِمَكَّةَ كَمَا يَسُمُرُ الْفِتْيَانُ قَالَ: نَعَمُ فَخَرَجُتُ فَلَمَّا جِئُتُ اَدُنلي دَارِ مِنْ دُورِ مَكَّةَ سَمِعُتُ غِنَاءً وَصَوُتَ دَفُوفٍ (وَمَـزَامِيـر) قُـلُـتُ: مَاهَلَـا؟ قَالُوا: فُـكان " تَزَوَّ جَ فُـكانة، لِرَجُلٍ مِنُ قُرَيْشِ تَزَوَّ جَ امُرَأَةً مِنُ قُرَيُشٍ، فَلَهَوُتُ بِذَالِكَ الْغِنَاءِ وَبِذَٰلِكَ الصَّوُتِ حَتَّى غَلَبَتَنِي عَيُنَاي فَنِهُتُ فَمَا آيُفَظِنِيُ إِلَّامَسُ الشَّمُسِ فَرَجَعُتُ إِلى صَاحِبِي فَقَالَ: مَا فَعَلْتَ؟ فَأَخْبَرُتُه اللَّهُ فَعَلْتُ لَيُلَةً أُخُراى بِمِثُل ذَلِكَ فَخَرَجُتُ فَسَمِعُتُ مِثْلَ ذَلِكَ فَقِيل لِيُ مِشْلَ مَا قِيُلَ لِيُ فَسَمِعُتُ كَمَا سَمِعُتُ حَتَّى غَلَبَتْنِي عَيْنِي فَمَا اَيُقَظَنِي إِلَّا مَسُ الشُّمُسِ ثُمَّ رَجَعُتُ اِلَى صَاحِبِى فَقَالَ لِى: مَا فَعَلْتَ؟ قُلُتُ: مَا فَعَلْتُ شَيْئًا قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَوَاللهِ مَا هَمَمُتُ بَعُدَهُمَا بِسُوْءٍ مِمَّا يَعُمَلُه وَاللهِ مَا هَمَمُتُ بَعُدَهُمَا بِسُوْءٍ مِمَّا يَعُمَلُه وَاللهِ اللهُ الُجَاهِلِيَّةِ حَتَّى أَكُرَ مَنِى اللهُ بِنبُوَّتِهِ (ج: ٩، ص٥٥ – ٥٦)\_

مفہوم: یعنی میں نے سوائے دومر تبہ کے بھی بھی کسی فتیج کام کا ارادہ نہیں کیا جو دور جاہیت میں لوگ کرتے تھے اور دونوں مرتبہ اللہ تعالیٰ نے اس سے میری حفاظت فرمائی ، ایک رات میں نے ایک قریثی نوجوان جو کہ مکہ کے بلندمقام پرمیرے ساتھ بکریاں چرا تا تھا، ہے کہا کہ میری بمریوں کی حفاظت کروحتی کہ میں اس رات مکہ میں باتوں میں مشغول ہو جاؤں جس طرح کہ نوجوان باتیں کرتے ہیں۔اس نے کہاٹھیک ہے۔ پس میں چلا گیا اور جب میں مکہ کے شیمی گھروں کے پاس آیا تو میں نے گانے اور دف کے بجنے کی آواز سی ۔ میں نے کہا: بیر کیا ہے؟ لوگوں نے بتایا: فلاں شخص نے فلاں عورت سے شادی کی ہے فلاں قریشی آ دمی نے قریشی عورت سے شادی کی ہے۔ پس میں وہ گانا سننے لگا (معاذ اللہ)حتی کہ میری آئکھیں مجھ پرغالب آئٹیں اور میں سوگیااور مجھے صرف سورج ہی نے جگایا۔ پس میں اپنے دوست کے پاس والیس آیا۔اس نے کہا: آپ نے کیا کیا؟ میں نے اسے بتایا۔ اگلی رات میں نے پھرای طرح کیا۔ میں وہال ہے چلا گیا ، پس میں نے اس کی مثل سنا ، مجھے وہی کہا گیا جو مجھے کہا گیا تھا۔ پس میں نے سن جیہا کہ میں نے سنا تھاحتی کہ مجھ پرمیری آئکھیں غالب آگئیں اور مجھےصرف سورج ہی نے جگیا۔ پھر میں اپنے دوست کے پاس واپس آیا تواس نے مجھے کہا: آپ نے کیا کام کیا؟ میں نے کہا جو کچھ میں نے کیا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ کی قتم میں نے ان دو وا تعات کے بعد بھی بھی ایسے برے کام کا ارادہ بیس کیا جو اہل جاہلیت کرتے تھے تھی کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے نبوت سے سرفراز فرمایا۔

قارئین محترم! اس سے پہلے کہ ہم اس حدیث کے متعلق کی دائے کا اظہاد کریں ہم اللہ میں انبیاعلیہ مالسلام کی عصمت کے بارے میں محققین کی آ داء پیش کرتے ہیں:

امام الائمہ سراج الامد کا شف الغمہ امام اعظم رضی اللہ تعالی عندار شاد فرماتے ہیں:

الانبیا ؛ علیہ ہے الصّلا ، والسّلام کُلُهُم مُنَوّهُونَ عَنِ الصّغَائِرِ وَ الْكَبَائِرِ

وَالْكُفُرِ وَالْقَبَائِحِ (الفقه الاكبر، ص: ٥٦)

"تمام انبیاء کرام علیم الصلوٰة والسلام صغیرہ اور کبیرہ گناہوں ہے اور کفراور فتیج افعال ہے یاک ہوتے ہیں۔"

حضرت علامه على قارى (التوفى:۱۴ اه) الكى شرح ميں فرماتے ہيں: هلّهِ و الْعِصْمَةُ ثَابِعَة " لِلْلَانْبِيَاءِ قَبُلَ النّبُوَّةِ وَبَعُدَهَا عَلَى الاَصَحِـ صحيح مذہب ميں انبياء كرام كے ليے يہ عصمت قبل از نبوت بھی ثابت ہے اور بعداز نبوت بھی

۳: علامه میرسید شریف علی بن محمد جرجانی (التوفی:۸۱۷ه) لکھتے ہیں:

ما هُوَالُـمُخْتَارُ عِنُـدَنَا وَهُوَ اَنَّ الْآنُبِيَاءَ فِى زَمَانِ نُبُوَّتِهِمُ مَعُصُومُونُ عَنِ الْكَبَائِرِ مُطُلَقًا وَعَنِ الصَّغَائِرِ عَمَدًا۔

ہمارے نزدیک مختاریہ ہے کہ انبیاء علیم السلام اپنے زمانہ نبوت میں مطلقاً گناہ کبیرہ اور عمد اصغیرہ سے معصوم ہوتے ہیں۔ (مشرح مواقف، ج: ۸، ص: ۲۹۵) ۲: صدرالشریعہ علامہ امجد علی اعظمی (الہتو فی: ۱۳۷۷ھ) ککھتے ہیں:

اور کبائر سے بھی مطلقاً معصوم ہیں اور حق بیہ ہے کہ تعمد صغائر سے بھی قبل نبوت اور بعد نبوت معصوم ہیں۔ (بھار شریعت، ج: ۱، ص:۸)

نوٹ: یا در ہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے قبل النبوۃ و بعدھا کا اطلاق ہمیں مصر نہیں۔
آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت بچین سے ثابت ہے لہٰذا آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے
جب بھی یہ اصطلاح استعمال کی جائے گی اس میں لفظ'' اعلان'' مقدر تسلیم کیا جائے گا۔
مزید تفصیل انگلے صفحات پر ملاحظہ فرمائیں۔

مذکورہ بالا دلائل سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ ہمارے نبی علیہ السلام بعثت ہے قبل بھی ہرفتم

کے کبیرہ گناہوں سے معصوم تھے۔ لہذا الیسی روایت جو ہمارے پاک نبی علیہ السلام کے پاک دامن کو درج ذیل گناہوں:

ا: معصیت کاعزم

۲: گناه کی مجلس کی طرف اراد قه جانا

٣: گاناوغيره سننا

۲: فتبج اعمال برمنی الیم مجلس میں شریک ہونا

سے معاذ اللہ ملوث کرنے کی کوشش کرے ہم اسے ہرگزشلیم ہیں کریں گے بلکہ جمہور علماء و محققین کی ہدایت کے مطابق مرد و دشلیم کریں گے۔ملاحظہ فرمائیں :

علامه سعد الدين بن عمر تفتاز اني (التوفي: ٩١ هـ) لكهته بين:

وَالْجَوَابُ عَنُه امَّا اِجْمَالاً أَنَّ مَانُقِلَ آحَادًا مَرُدُود '' ــ

اورا جمالی جواب بیہ ہے کہ (خلاف عصمت) روایت جوخبر واحد ہومر دورتشلیم کی جائے گی۔

(شرح المقاصد، ج: ۲، ص: ۹۴، شرح المواقف، ج: ۸، ص: ۲۲۸) علامه عبدالعزیز پر باروی فرماتے ہیں:

فَقَدُ صَرَّحَ غَيُرُ وَاحِدٍ مِنَ الْاَئِمَةِ بِأَنَّ نِسُبَةَ الرُّوَاةِ اِلَى الْكِذُبِ أَوِ الْحَطَاءِ أَوُلَى مِنُ نِسُبَةِ الْاَنْبِيَاءِ إِلَى الْمَعَاصِى -

ہے تنگ کئی ایک آئمہ نے تشریح فر مائی کہ راویوں کی طرف جھوٹ اور خطا کی نسبت اس بات سے بہتر ہے کہ گناہ کی نسبت انبیاء کی طرف کی جائے۔ (نبیر اس ، ص : ۵۵ س)

ہارے پیندیدہ تفسیری اقوال:

اب اس آیت مبارکہ کی تفییر میں ہم اپنے پندیدہ تفییری اقوال قار ئین کے ذوقِ طبع کے **marfat**.com

### ليے پیش کرتے ہیں:

## يبلاقول: اس ميں گراہي كى نسبت قوم كى طرف ہے:

وَجَدَكَ ضَالاً: أَى: فِي قَوْمٍ ضُلاًلٍ فَهَدَاهُمُ اللهُ تَعَالَى بِكَ. "ليني آب كُر مراه قوم ميں پايا تو آب كو سيلے سے ان كو ہدايت دى۔"

- السراج المنير، لامام الخطيب الشربيني (المتوفى: ١٤٥٥) ج: ٨، ص: ٣٩٨
- ٢: الفتوحات الالهيه، علامه سليمان بن عمر المعروف بالجمل (المتوفى: ٣٠٠٣ هـ) ج: ٨، ص:٣٣٣
  - ٣: اللباب في علوم الكتاب، امام ابي حفص عمر بن على ابن عادل (المتوفى: ٨٨٠ ﻫ) ج: ٢٠، ص: ٣٨٩
  - ٣: الصاوى، علامه احمد بن محمد صاوى (المتوفى: ٢٢٢٣ه) ج: ٢، ص: ٢٣٨٢
  - ۵: الكشف والبيان، امام ابو اسحاق بن محمد ثعلبي (المتوفى: ۲۲۲ه) ج: ۱۰ ص:۲۲۲
    - ۲: الكبير، امام فخو الدين رازى (المتوفى: ۲۰۲۵) ج: ۳۲، ص: ۲۹۱
  - ٤٠ غرائب القرآن، علامه نظام الدين حسين بن محمد (المتوفى: ٢٨٥هـ) ج: ٣٠، ص: ١١٥
  - ۸: تفسیر سمرقندی، علامه ابو اللیث نصر بن محمد (المتوفی: ۲۵۵ه) ج: ۳، ص: ۸۵ م
    - ۹: الوسيط، علامه طنطاوی مصری (المتوفی: ۱۵۹۹ه) ج:۵۱، ص: ۳۳۸
      - ۱۰: فتح البيان، نواب صديق حسن (غير مقلد) ج: ۷، ص: ۸۵ ۳
      - دوسراقول: اس میں بھی گمرائی کی نسبت قوم کی طرف ہے لیکن انداز مختلف ہے: وَجَدَ رَهُطَکَ صَالاً فَهَدَاهُ بِکَ۔
        - آپ کی قوم کو گمراه پایا تو آپ کے ذریعے اسے ہدایت دی۔
    - ا: "النهر الماد"، علامه ابو الحيان محمد اندلسي (المتوفى: ١٢٧٨) ج: ٣، ص: ٢٧٨ ا
  - ٢: اللباب في علوم الكتاب، امام محمد بن على ابن عادل (المتوفى: ٨٨٠ ﻫ) ج: ٢٠، ص: ١٩١
    - ۳: روح المعانی، علامه سید محمود آلوسی (المتوفی: ۲۷۰ ه) ج: ۳۰، ص: ۵۳۲

- ٣: البحر المحيط، علامه ابو الحيان محمد بن يوسف اندلسي (المتوفى: ٣٥٦ ه) ج: ٨، ص: ٢٨٣
  - ۵: تفسیر ماجدی، عبدالماجد دریا آبادی (دیوبندی)، ج: ۷، ص: ۲۰۰۱،
- ۲: علامه ابو الحسن على بن محمد ماوردى (المتوفى: ۲۵۰ه) فرماتين.
   وقرء الحسن: وَوَجَدَكَ ضَالٌ فَهُدِى، أَى وَجَدَكَ الضَّالُ فَاهُتُدِى بِكَ ( النكت و العيون، ج: ۲، ص: ۲۹۳)
  - 2: تينيرا مام قرطبى نے بھی فرمائی ہے: (الجامع الاسحكام القرآن، جز: ۲۰، ص: ۹۰) تيسرا قول:

اَیُ وَجِیدُا لَیُسَ مَعَکَ نَبِیَ" غَیُرُکَ فَهَدَیْتُ بِکَ الْخَلُقَ اِلَیْ۔ ا: (الکشف والبیان، ج: ۱۰ ص: ۲۲۸) یعنی آیکوتنها ماما، آی کے ساتھ کوئی اور نی نہیں تھا پس آی کے ذریعے میں نے مخلوق

یعنی آپ کوتنہا پایا، آپ کے ساتھ کوئی اور نبی نہیں تھا پس آپ کے ذریعے میں نے مخلوق کواپی طرف ہدایت دی۔

٢: يبي تفير ملاحظ فرماكين: (تفسير الثعالبي، ج: ٥، ص: ٢٠٢)

قارئین محترم! ضال اور عائل کی نبیت قوم کی طرف کرنے کو درج ذیل روایت سے تقویت ملتی ہے جو کہ مجد دوین و ملت امام احمد رضا خان رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے نقل فر مائی ، ملاحظ فرمائیں :

'' جب جعرانہ کے اموال غنیمت حضور پُر نورصلی اللہ علیہ وسلم نے قریش و دیگر اقوام عرب کو عظافر مائے اور انصار کرام نے اس میں سے کوئی شے نہ پائی ، انہیں (اس خیال سے کہ شاید حضور اقدس سلی اللہ علیہ وسلم کو ہم پر اب وہ نظر توجہ و کرم نہ رہی شاید اب پی قوم قریش کی طرف زیادہ التفات فرمائیں بمقصائے سنت عشاق کہ دوسروں پر لطف محبوب زائد دیکھ کر رنجیدہ و کبیدہ ہوتے ہیں ) ملال گزرایہاں تک کہ بعض کی زبان پر بعض کلمات شکایت آ میز آئے حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے سنا ، خاطر انور پر ناگوارگزرا انہیں جمع کر کے ارشا و فرمایا:

ا: صحیح بخاری، کتاب المغازی، رقم:۳۹۸۵ ۲: صحیح مسلم، کتاب الزکاة، رقم:۷۵۸ ا

٣: مسند احمد، مسند المدنيين، رقم: ١٥٨٧٣

## نبوت ہے لاعلم:

ای طرح مولانانے بیتو جیہ بھی پیش کی ہے کہ آقاعلیہ السلام اپنی نبوت سے لاعلم تھے اور آپسلی اللہ علیہ السلام اپنی نبوت سے لاعلم تھے اور آپسلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی کو امید بھی نہ تھی اور نہ بی آپ علیہ السلام کے دل میں بیہ خیال گزرا کہ آپ علیہ السلام کو نبی بنایا جائے گا۔

معزز قارئین! آیئ! اب اس بات کا جائزہ لیتے ہیں کہ کیا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چالیس برس کی عمر مبارک ہے پہلے اپنی نبوت کاعلم تھایانہیں۔

حضرت ابومونی اشعری رضی الله تعالی عنه بیان فرماتے ہیں کہ ابوطالب شام کی طرف کئے ، ان کے ساتھ نبی صلی الله علیہ وسلم اور قریش کے شیوخ تھے۔ جب وہ ایک را ہب کے باس پہنچ تو وہ ال تھہر گئے اور انہوں نے اپنا سامان سفر کھول دیا۔ ان کے پاس وہ را ہب آیا، اس سے پہلے وہ وہ ہاں سے گزرتے تھے تو وہ را ہب ان کے پاس نہیں آتا تھا اور نہ بی ان کی طرف توجہ کرتا تھا۔ ابھی وہ اپنا سامان کھول رہے تھے کہ وہ را ہب ان کے ورمیان آیا اور اس نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ہاتھ پکڑ کر کہا:

هٰذَاسَيِدُ الْعٰلَمِينَ هٰذَا رَسُولُ رَبِّ الْعٰلَمِينَ يَبُعَثُهُ رَحُمَةً لِلْعٰلَمِينَ۔ \*\* . . . ل. . . للطا

" بیسیدالعالمین ہیں، بیرب العالمین کے رسول ہیں،اللدان کورحمۃ للعلمین بنا کرمبعوث

فرمائے گا۔''

قریش کے شیوخ نے راہب سے کہا جمہیں اس بات کا کیے علم ہوا؟ راہب نے کہا: جب تم گھائی سے اتر رہے تھے تو ہر پھر اور درخت تجدے میں گر گیا تھا اور وہ نبی کے علاوہ اور کسی کو تجدہ نہیں کرتے اور میں ان کومہر نبوت سے پہچانتا ہوں جوان کے کندھے کی مڈی کے نیچےسیب کی طرح ابھری ہوئی ہے۔ پھروہ لوٹ گیا اور ان سب کے لیے کھانا بنا کرلایا، پھر جب وہ ان کے یاس پہنچاتو وہ اونٹوں کو چرارہے تھے،اس نے کہا: ان کو بلاؤ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم آئے اوراس وفت بادل آ پ صلی الله علیه وسلم کوسایه کرر ما تھا۔ جب آپ صلی الله علیه وسلم لوگوں کے پاس پہنچے توسب لوگ درخت کے سامیر میں پہلے ہی بیٹھ چکے تھے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ گئے تو درخت کا سامیہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف مڑ گیا۔ راہب نے کہا: درخت کے سامیہ کو د کھے وہ آپ پر جھک گیا۔راوی فرماتے ہیں:جب راہب لوگوں کے پاس کھڑا تھا تو وہ ان ہے کہنے لگا: ان کوروم کی طرف نہ لے جانا، کیونکہ اگر رومیوں نے ان کود مکھ لیا تو ان کی صفت ہے ان کو پہیان كرفتل كرديں گے، پھراس نے ويكھا تو سات رومي ان كے سامنے آ گئے۔اس نے كہا:تم كيوں آئے ہو؟ انہوں نے کہا: ہمیں معلوم ہواہے کہوہ نبی اس مہینہ آنے والا ہے اور ہم نے ہررائے میں اس کی تلاش میں لوگوں کو مامور کر دیا ہے اور ہمیں معلوم ہوا ہے کہ وہ اس راستہ میں آنے والا ہے۔راہب نے کہا: کیاتمہارے پیچھےتم ہے کوئی بہتر آ دمی بھی ہے؟ انہوں نے کہا: ہمیں آپ کے اس راستے کی خبر دی گئی ہے۔ راہب نے کہا: تمہارا کیا خیال ہے کہ اللہ تعالی جس کام کوکرنا جا ہتا ہوکیا اس کوکوئی شخص رد کرسکتا ہے؟ انہوں نے کہا بہیں۔ پھرانہوں نے آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیعت کی اور وہاں پرمٹہر گئے۔ پھرراہب نے کہا: میں تم لوگوں کوالٹد تعالیٰ کی قتم دیتا ہوں بتا وَ ان کا ولی کون ہے؟ لوگوں نے کہا: ابوطالب ہیں، پھروہ راہب ان سے باتیں کرتا رہاحتی کہ ابوطالب نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو واپس جھیج دیا اور حضرت ابو بکر وحضرت بلال رضی اللہ تعالیٰ

عنہما کو (یا حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو ) آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بھیج دیا اور را ہب نے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کوروٹی اور زینون بہطور زادِراہ دیا۔''

(ترمذی، ج: ۲، ص: ۲۰۲، الخصائص الکبرای، ج: ۱، ص: ۸۳، دلائل النبوة للبیهقی، ج: ۲، ص: ۲۳) پیرواقعهٔ معمولی تغیروتبدل کے ساتھ درج ذیل کتب میں بھی موجود ہے:

(السيرة النبوية لابن هشام، ج: ١، ص: ٩٣ ١، البداية والنهاية، لابن كثير، ج: ٢، ص: ٢٨٣)

o امام ترمذی اس حدیث کوتح رفر ما کر لکھتے ہیں:

حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لِعِيٰ بيهديث صنغريب ہے۔

o امام حاکم فرماتے ہیں:

هٰذَا حَدِيُثٌ صَحِيُح ' عَلَى شَرُطِ الشَّيُخَيُنِ۔

یعنی بیحدیث امام بخاری وامام سلم کی شرط پرتیج ہے۔ (مستلوک، ج: ۲، ص: ۲۱۲) امام بیمقی فرماتے ہیں:

فَامًّا الْقِصَّةُ فَهِيَ عِنْدَ اَهُلِ الْمَغَازِئُ مَشْهُوْرَة" (ج: ٢، ص: ٢٦) بعن سنا مندر كريم من

تعنی بیوا قعدابل مغازی کے ہاں مشہور ہے۔

o الخصائص الكبراى ميں ہے:

وَلَهَا شُوَاهِدُ عِدَّة ' سَأُورِ دُهَا تَقُضِى بِصِحَّتِهَا۔

اس کے کئی شواہد ہیں جنہیں میں عن قریب ذکر کروں گا جو کہاس کی صحت پر دلالت کرتے ہیں۔ (ج: ۱، ص:۸۴)

امام احمد رضاخان بیحدیث مبارک بیان فرمانے سے پہلے تحریر فرماتے ہیں:
 "ابن الی شیبہ وتر مذی بدا فادہ تحسین اور حاکم بہ تصریح تصحیح اور ابونغیم وخرائطی ابومولی اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی ...... "رتجلی الیقین، ص: ۹۵)

اس سیحی روایت سے نہ صرف بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ۲۰۰ برس کی عمر مبارک سے پہلے بھی نبی شخے جیسا کہ پھروں اور درختوں کے سجدہ کرنے سے تابت ہوا بلکہ بیہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ بحیرا راہب نے جب امام الانبیا ، قائد المرسلین حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کی تو فورا سمجھ گیا کہ ببی وہ آخری نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں جن کی بشارت ان کی کتب مقدسہ میں دی گئی ہے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم حضرت عباس رضى الله تعالىٰ عنه ہے ارشاد فر ماتے ہیں:

وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِهِ لَقَدُ خَلَقَ اللهُ مِائَةَ ٱلْفِ نَبِي وَاَرُبَعًا وَعِشُرِيُنَ اَلْفِ نَبِي مَا مِنُهُ مَ مِنُ نَبِي عَلِمَ اَنَّهُ نَبِى ` حَتَّى بَلَغَ اَشُدَّهُ وَهُ وَ اَرُبَعُونَ سَنَةً. إلاَّ عِيُسلى مِنُهُ مَ مِنُ نَبِي عَلِمَ اَنَّهُ نَبِى ` حَتَّى بَلَغَ اَشُدَّهُ وَهُ وَ اَرُبَعُونَ سَنَةً. إلاَّ عِيُسلى فَإِنَّهُ مَنُ جَوُفِ اُمِّهُ قَالَ ﴿ إِنِّى عَبُدُ اللهِ اَتَانِى الْكِتَابَ ﴾ وَابُنُ فَإِنَّهُ لَا لَهُ اَتَانِى الْكِتَابَ ﴾ وَابُنُ الْحِيْدَ لَلهِ اَتَانِى الْكِتَابَ ﴾ وَابُنُ الْحِيْدَ دَالِحَاوى للفتاوى، ج: ٢، ص: ١٣)

اور سم ہاں ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے بے شک اللہ تعالیٰ نے ایک لاکھ چوہیں ہزارا نبیاء بیدا فر مائے ان میں سے کوئی نبی یہیں جانتا تھا کہ وہ نبی ہے حتی کہ وہ اپنے اور وہ چالیس سال کی عمر ہے، سوائے عیسیٰ علیہ السلام کے کہ جب وہ اپنی والدہ کے بطن اطہر سے باہر تشریف لائے تو آپ نے کہا: میں اللہ کا بندہ ہوں ،اس نے مجھے کتاب دی اور آپ کے بھائی کا بیٹا۔

اس روایت سے کم از کم بیہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ نبی کریم علیہ السلام کو جالیس برس کی عمر سے قبل ہی اپنی نبوت کاعلم تھا۔ولٹدالحمد

حضرت سيده آمنه رضى الله تعالى عنها ارشادفر ماتى ہيں:

اتَانِيُ اتٍ وَانَا بَيُنَ النَّائِمِ وَالْيَقُظَانَ فَقَالَ هَلُ شَعَرُتِ اِنَّكِ حَمَلُتِ؟ فَكَانِيُ اَقُولُ مَا اَدُرِى، فَقَالَ: اِنَّكِ قَدُ حَمَلُتِ بِسَيِّدِ هَذِهِ الْاُمَّةِ وَنَبِيَهَا۔

یعنی سونے اور جا گئے کی درمیانی کیفیت تھی کہ کوئی آنے والا آیا۔ اس نے کہا: کیا آپ کو معلوم ہے کہ آپ حاملہ ہیں؟ گویا کہ میں نے کہا جھے نہیں معلوم ہے کہ آپ حاملہ ہیں؟ گویا کہ میں نے کہا جھے نہیں معلوم، پس اس نے کہا: آپ کے بطن میں اس امت کے سرداراوراس کے نبی تشریف لا تھے ہیں۔

(طبقات ابن سعد، ج: ۱، ص: ۹۸)

منرت سيره آمندرض الله تعالى عنها سے ايک اور روايت کھا ک طرح آئی ہے:
 اَتَ انِی فَقَالَ قُولِی اَی اِذَا وَلَدُتِیْهِ اُعِیدُه ' بِالْوَاحِدِ مِنُ شَرِّکُلِ حَاسِدٍ سَمِیهِ مَحَمَّدًا فَاِنَّ اِسْمَه ' فِی التَّوْرَاةِ وَ الْإِنْجِیْلِ اَحْمَدُ یَحْمَدُه ' اَهُلُ السَّمَآءِ وَ اَهُلُ الْاَرْضِ وَفِی الْقُرُ آن مُحَمَّد ' وَ الْقُرُ آنُ كِتَابُه '۔

(سیرت حلبیه، ج: ۱، ص: ۲۹)

میرے پاس آنے والا آیا۔اس نے کہا کہ جب ان کی ولا دت ہو جائے تو یہ دعا پڑھنا ہمیں ہر حاسد و بدخواہ کے شرسے اسے اللہ وحدہ لاشریک کی بناہ میں دیتی ہوں ﴾ پھران کا نام"محکر" رکھنا۔ بے شک ان کا نام تورات وانجیل میں"احکر" ہے۔زمین والے اور آسان والے سب ان کی تعریف کریں گے۔قرآن مقدس میں ان کا محمد ہے اور قرآن مقدس میں ان کا محمد ہے اور قرآن مقدس ان کی کتاب ہے۔

۵: حضرت عباس رضی الله عنه سے روایت ہے:

كَانَ مِنُ دَلاَلاَتِ حَمُلِ رَسُولِ اللهِ اَنَّ كُلَّ دَابَّةٍ كَانَتُ لِقُرَيْشٍ نَطَقَتُ تِلُكَ اللَّيُلَةَ وَقَالَتُ حَمِلَ بِرَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم۔

(الخصائص الكبراى، ج: ١، ص:٢٧)

حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ عنہا کے بطن اطہر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جلوہ گری کا علم اس طرح ہوا کہ اس رات قریش کا ہر جانور گویا ہو گیا، وہ بولنے لگا کہ اللہ تعالیٰ کے

رسول اپنی والدہ ماجدہ کے بطن اطہر میں رونق افروز ہو گئے ہیں۔ سیرت حلبیہ میں ایک روایت کچھاس طرح آئی ہے:

وَكَانَ لِهَا ذَا السُّوْقِ عَرَّاقٌ أَى مُنَجَّمٌ يُوتَى اللهِ بِالصِّبْيَانِ يَنْظُرُ اللهِ فَلَمَّا فَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَى نَظَرَ اللهِ خَاتَمِ النَّبُوَّةِ وَالله نَظَرَ اللهِ خَاتَمِ النَّبُوَّةِ وَالله لَلْحُمُ رَاللهِ عَلَيْهُ عَيْنَيْهِ صَاحَ يَا مَعُشَرَ الْعَرَبِ اُقْتُلُوا هَاذَا الصَّبِيَّ فَلْيَقْتُلَنَّ اَهُلَ اللهُ عَمْرَةِ فِي عَيْنَيْهِ صَاحَ يَا مَعُشَرَ الْعَرَبِ اُقْتُلُوا هَذَا الصَّبِيَّ فَلْيَقْتُلَنَّ اَهُلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اَنَّ هَذَا لَيَنظُرُ اَمُرًا مِنَ السَّمَاءِ وَجَعَلَ يَغُرِى بِالنَّبِي صلى الله عليه وسلم فَلَمُ يَلُبَتُ اَنُ وَلِهَ فَذَهَبَ السَّمَاءِ وَجَعَلَ يَغُرِى بِالنَّبِي صلى الله عليه وسلم فَلَمُ يَلْبَتُ اَنُ وَلِهَ فَذَهَبَ عَلَيْهُ وَلَهُ فَذَهَبَ عَلَيْهُ مَاتَ لَي مُاتَد (سيرت حلبيه، ج: ١، ص: ٩)

موق ع کاظ میں ایک کائن تھالوگ اپنے بچے دکھانے کے لیے اس کے پاس لے جاتے۔ جب اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نظر ڈالی یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مہر نبوت کو دیکھا اور آئکھوں میں تیرتے ہوئے سرخ ڈورے دیکھے تو چیخ اُٹھا اور اس نے چلا کر کہا:
اے اہل عرب اس بچے کوئل کر دوور نہ بیتمہارے دین کے حامل افراد کوئل کردے گا اور نہ تیمہارے دین کے حامل افراد کوئل کردے گا اور تمہارے خداوں کو تو ڈ دے گا اور اس کا دین تم پر غالب آجائے گا۔ بے شک بیآسان سے امر (آنے) کا انتظار کرے گا۔ اور دہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غضب کا اظہار کرنے لگا ، اس حالت میں اس کا ذہن ماؤف ہوگیا اور اس کی عقل جاتی رہی اور وہ مرگا۔

2: امام سیوطی روایت کرتے ہیں:

قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فَنَظَرُتُ إلى رَجُلٍ مِنَ الْيُهُودِ يَخْتَلِفُ يَسُطُرُ إلى رَجُلٍ مِنَ الْيُهُودِ يَخْتَلِفُ يَسُطُرُ إلى فَلَتُ اَحْمَدُ وَنَظَرَ إلى ظَهُرِئُ يَسُطُرُ إلى ظَهُرِئُ فَاسْمَعُه وَ يَظُولُ إلى ظَهُرِئُ فَاسْمَعُه وَيَقُولُ هَذَا نَبِي هَذِهِ الْاُمَّةِ ثُمَّ دَاحَ إلى اَخُوالِي فَاحَبَرَهُمُ فَاخْبَرُولُ اللهُ مَعُه وَالْي اَخُوالِي فَاحَبَرَهُمُ فَاخْبَرُولُ اللهُ مَعُه وَاللهُ مَعُه وَاللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ الل

أُمِّى فَخَافَتُ عَلَى وَخَرَجُنَا مِنَ الْمَدِيْنَةِ وَكَانَتُ أُمُّ آيُمَنَ تُحَدِّثُ تَقُولُ اَتَىانِيُ رَجُلاَن مِنُ يُهُودٍ يَوُمًا نِصُفَ النِّهَارِ بِالْمَدِيْنَةِ فَقَالاً اَخُوجِي لَنَا اَحُمَدَ فَاخُرَجُتُه وَ فَنَظَرَا اِلَيْهِ وَقَلَبَاه وَلَيَّا ثُمَ قَالَ اَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ هٰذَا نَبِي هٰذِهِ الْأُمَّةِ وهاذِهِ دَارُ هِجُرَتِهِ (الخصائص الكبراي، ج: ١، ص: ٩٥) ترجمہ:رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: پس میں نے ایک یہودی کودیکھا جو بار بارات تا جاتااور مجھے دیکھتاتھا بالآخراس نے سوال کیا:اے بیج! تیرانام کیا ہے؟ میں نے جواب دیا،احمد۔اس نے میری پشت کو دیکھا۔ میں نے سناوہ کہدر ہاتھا، پیہ بچہاس امت کا نبی ہے۔ پھروہ یہودی میرے ماموؤں کے پاس آیااورانہیں یہ بات بتائی۔ ماموؤں نے میری امی جان سے بات کی تو انہیں میری وجہ سے فکر لاحق ہوئی اور انہوں نے مدینه منورہ ہے واپس جانے کاارادہ کرلیااور حضرت ام ایمن رضی اللہ تعالیٰ عنہا فر ماتی ہیں: مدینه منورہ میں قیام کے دوران ایک روز دو یہودی دو پہر کے وقت میرے یاس آئے، ایک نے کہا: ذرااحمد كوبا ہرلا وً! میں حضور صلی الله علیہ وسلم کو لے کربا ہرآئی تو انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت غور ہے دیکھنا شروع کر دیا اور نشانیاں تلاش کرتے رہے۔ پھر ایک نے دوسرے سے کہا، یہ بچداس امت کا نبی ہے اور بیر مدینہ )اس کا دارا کبر ت ہوگا۔ ۸: حضرت بریده رضی الله عنه سے روایت ہے:

كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم مُستَرُضِعًا فِي بَنِي سَعُدِ بُنِ بَكُرٍ فَقَالَتُ أُمُّه المِنَةُ لِمُرُضِعَتِه أُنْظُرِى ابُنِي هَاذَا فَسَلِى عَنُهُ فَانِي رَايُتُ كَانَه وَقَالَتُ أُمُّه المِنَةُ لِمُرُضِعَتِه أُنْظُرِى ابُنِي هَاذَا فَسَلِى عَنُهُ فَانِي رَايُتُ قُصُورَ الشَّامِ خَرَجَ مِنْى شَهَابٌ اَضَاءَ تُ لَهُ الْآرُضُ كُلَّهَا حَتَّى رَايُتُ قُصُورَ الشَّامِ فَسَلِى عَنُهُ فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ مَرَّتُ بِهِ حَتَّى إِذَا كَانُوا بِذِى الْمَجَازِ إِذَا فَسَلِى عَنُهُ فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ مَرَّتُ بِهِ حَتَّى إِذَا كَانُوا بِذِى الْمَجَازِ إِذَا كَاهِن وَالنَّاسُ يَسْتَلُونَه وَ فَقَالَتُ لَاسُأَلُنَ عَنِ ابُنِي هَاذَا كَاهِن وَالنَّاسُ يَسْتَلُونَه وَقَالَتُ لَاسُأَلَنَّ عَنِ ابُنِي هَاذَا

مَا اَمَرَتُنِى بِهِ أُمُّهُ الْمِنَةُ قَالَ فَجَاءَ ثُ بِهِ فَلَمَّا رَاهُ الكَاهِنُ اَخَذَ بِذِرَاعَيْهِ وَقَالَ أَىٰ قَوْمٍ أَقُتُلُوهُ أَقُتُلُوهُ آئَ قُومِ اقْتُلُوهُ أَقْتُلُوهُ فَوَثَبَتُ عَلَيْهِ فَآخَذَتُ بَعَـضُدَيْهِ وَاسُتَغَاثَتُ فَجَاءَ أُنَاسُ كَانُوا مَعَنَا فَلَمُ يَزَالُوا حَتَّى اِنْتَزَعُوهُ مِنْهُ وَ ذَهَبُوُ ابِهِ ۔ (دلائل النبوة، لابی نعیم، ج: ۱ ، ص: ۱ سم) آ پ صلی الله علیه وسلم کی والدہ رضی اللہ عنہانے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی رضاعی ماں ہے فرمایا: میرے اس بیٹے کودیکھواور اس کے بارے میں پوچھنا میں نے دیکھا کہ جیے مجھ سے نور خارج ہوا اس سے ساری زمین روشن ہوگئی حتی کہ میں نے شام کے محلات د کھیے کیے، پس اس کے بارے میں یو چھنا، پھرایک دن ان کا ادھرے گزر ہواحتی کہوہ ذوالمجاز بنجيتو وہاں كا ہنوں میں ہے ایک كا بن تھا اور لوگ اس ہے سوال كرتے تھے۔ آپ رضى الله عنہانے فرمایا میں اپنے اس میٹے کے بارے میں ضرور پوچھوں گی جس کے بارے میں یو چھنے کے لیے ان کی والدہ ماجدہ سیدہ آ منہ رضی اللہ عنہانے مجھے کہا تھا۔ پس وہ آ پ صلی الله علیہ وسلم کو لے کراس کے پاس آئی جب کا بن نے انہیں دیکھا تو اس نے بازوؤں سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پکڑلیا اور کہاا ہے قوم اسے تل کر دو۔اسے تل کر دو، اے قوم اسے قل کر دوا ہے قل کر دو۔حضرت حلیمہ رضی اللّٰہ عنہانے احجیل کر آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کو تھام لیا اور مدد کے لیے پکارا۔ پس جو آ دمی ہمارے ساتھ تھے آ گئے اور انہوں نے اس سے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو چھڑ الیا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے ساتھ لے

حضرت عباس رضى الله تعالى عندرسول الله صلى الله عليه وسلم من عرض كرت بين: يَا رَسُولَ اللهِ دَعَانِى إلَى الدُّحُولِ فِى دِيْنِكَ إِمَارَةٌ لِنُبُوتِكَ رَأَيْتُكَ فِى الْمَهُدِ تُنَاعِى الْقُمَرَ وَتُشِيرُ إلَيْهِ بِإصْبَعِكَ فَحَيْثُ اَشَرُتَ إلَيْهِ مَالَ.

(الخصائص الكبراى، ج: ١، ص: ٥٣)

یارسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم آپ کی نبوت پردلالت کرنے والی ایک خاص نشانی نے مجھے آپ کے دین میں داخل ہونے کی ترغیب دی۔ میں نے دیکھا کہ آپ گہوارے میں چاند کے ساتھ با تیں کرتے اور انگلی مبارک کے ساتھ جس طرف اشارہ فرماتے تھے چاند اس طرف جھک جاتا تھا۔

علامه ابوالحیان اندلی (التوفی: ۱۳۵۸ میل کستے مہد میں علامه ابوالحیان اندلی (التوفی: ۱۳۵۸ هـ) کستے ہیں:

إِنَّ عُمَرَ سَأَلَ عَبُدَ اللهِ بُنَ سَلاَم رَضِى الله عَنهُمَا وَقَالَ إِنَّ اللهَ قَدُ أَنْزَلَ عَلَى نَبِيّهِ أَلَّذِيْنَ اتَيُنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ \* اَلَآ يَة فَكَيْفَ هَذِهِ الْمَعْرِفَة فَقَالَ عَبُدُ اللهِ يَا عُمَرُ لَقَدُ عَرَفُتُه \* حِينَ رَأَيْتُه \* كَمَا أَعْرِفُ ابْنِي وَمَعْرِفَتِي بِمُحَمَّدٍ عَبُدُ اللهِ يَا عُمَرُ وَ كَيُفَ ذَلِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَشَدُ مِنُ مَعْرِفَتِي بِإِبْنِي فَقَالَ عُمَرُ وَ كَيُفَ ذَلِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَشَدُ مِنُ مَعْرِفَتِي بِإِبْنِي فَقَالَ عُمَرُ وَ كَيُفَ ذَلِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَشَدُ مِن مَعْرِفَتِي بِإِبْنِي فَقَالَ عُمَرُ وَ كَيْفَ ذَلِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَقَالَ عُمَرُ وَ كَيْفَ ذَلِكَ فَقَالَ أَشُهُدُ اَنَّهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَقَلُ اللهُ عَقَلُ اللهُ عَمَلُ وَقَلَ اللهُ عَقَلَ اللهُ عَمْرُ وَقَقَدَ اللهُ عَقَلَ اللهُ عَمَلُ وَقَلَ اللهُ عَمْرُ وَقَقَلَ عَمَرُ وَقَقَدَ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُ وَقَقَدُ صَدَقُتَ ..... فَقَبَلَ عُمَرُ اللهُ عَمَلُ اللهُ عَمَلُ وَقَقَدُ صَدَقُتَ ..... فَقَبَلَ عُمَرُ وَقَقَدُ مَا اللهُ عَمْرُ وَقَقَدُ مَا اللهُ عَمْلُ عَمْرُ وَقَقَدَ اللهُ عَمَلُ عَمَلُ عَمُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَمْرُ وَقَقَدُ صَدَقُتَ ..... فَقَبُلَ عُمَرُ وَقَقَدَ اللهُ عَمْرُ وَقَقَدُ مَا اللهُ عَمْرُ وَقَقَدُ مَا يَصَالَ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْلُ عَمْلُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْلُ عَمْلُ عَمْرُ اللهُ عَمْلُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْلُ عَمْرُ اللهُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ترجمہ حفرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ سے سوال کیا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی سلی اللہ علیہ وسلم پریہ آیت نازل کی ہے کہ ﴿اللہ یس اللہ علیہ وسلم پریہ آیت نازل کی ہے کہ ﴿اللہ یس اللہ علیہ وسلم کو میمونت کیسی ہے۔ حضرت عبداللہ بن سلام نے کہا: اے عمر! جب میں نے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا تو فوز ایبیان لیا جیسے اپنے بیٹے کو پہیا نتا ہوں، جب میں نے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا تو فوز ایبیان لیا جیسے اپنے بیٹے کو پہیا نتا ہوں،

امام طرانى (المتوفى: ٢٠ سُم و) حضرت سلمان فارى رضى الشعند سے روايت كرتے ہيں:
خَرَجُتُ اَبُتَ فِى الدِيْنَ، فَوافَقُتُ فِى الرُّهُبَانِ بَقَايَا اَهُلِ الْكِتَابِ، قَالَ اللهُ عَرَّوجَلَ ﴿ يَعُرِفُونَ لَهُ كَمَا يَعُرِفُونَ اَبُنَآءَ هُمُ ﴾ وَكَانُوا يَقُولُونَ: هذَا زَمَانُ نَبِي عَزَّوجَلَ ﴿ يَعُرِفُونَ لَهُ كَمَا يَعُرِفُونَ اَبُنَآءَ هُمُ ﴾ وَكَانُوا يَقُولُونَ: هذَا زَمَانُ نَبِي قَدُ اَظَلَ يَحُرُجُ مِنُ اَرُضِ الْعَرَبِ، لَهُ عَلامَات "، مِنُ ذَلِكَ شَامَة " مَدُورَة " فَدُ اَظَلَ يَحُرُجُ مِنُ اللهُ وَاللهُ عَلَىه بَيْنَ كَتِفَيْهِ خَاتَمُ النّبُوّةِ، فَلَحِقْتُ بِاَرُضِ الْعَرَبِ، وَخَرَجَ النّبِي صلى الله عليه وسلم فَرَايْتُ مَا قَالُوا كُلّه ، وَرَأَيْتُ الْحَاتَمَ، فَشَهِدُتُ اَنُ لاَ اللهُ إِلّا اللهُ وَانَ مُحَمَّدًا رَّسُولُ الله ـ

(لفظ للمعجم الكبير، ج: ١، ص: ١٦٧، مسند احمد، باقى مسند الانصاد، رقم: ٢٢١٠)

"خضرت سلمان فارى رضى الله عنه بيان كرتے بيں كه ميں دين كوتلاش كرنے كے ليے نكلا

تو مجھے اہل كتاب كے باقى لوگوں ميں سے چند راہب طے۔ الله تعالیٰ نے فرمایا ہے

«يعوفونه كما يعوفون ابناء هم ﴾ وه كہتے تھے كہ بيروه زمانہ ہے جس ميں عنقريب

سرزين عرب سے ايك نبى ظاہر ہوگا، اس كی خاص علامات ہيں، ان ميں سے ايك بيہ كه

اس كے كندهوں كے درميان تكوں كے گول مجموعہ كی شكل ميں مہر نبوت ہوگى۔ ميں عرب ميں

پہنچاس وقت نی صلی اللہ علیہ وسلم کاظہور ہو چکا تھا۔ میں نے ان تمام علامات کودیکھااور مہر نبوت کو بھی اللہ علیہ وسلم کاظہور ہو چکا تھا۔ میں نے ان تمام علامات کودیکھااور مہر نبوت کو بھی دیکھا چرمیں نے کلمہ پڑھ لیا لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ '' شخخ ابوحسن احمد بن عبداللہ البری روایت کرتے ہیں:

فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم وَعَلَيُكَ السَّلامُ يَا عَالِمَ الرُّهُبَانِ يَا فُلَيْقُ بُنُ يُونَانَ بُنِ عَبُدِ الصَّلِيُبِ \_ فَقَالَ الرَّاوِى: فَلَمَّا سَمِعَ الرَّاهِبُ كَلامَ النَّيِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنُ اَخْبَرَكَ بِإِسُمِى وَإِسُمِ اَبِى وَجَدِّى؟ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنُ اَخْبَرَكَ بِإِسُمِى وَإِسُمِ اَبِى وَجَدِّى؟ قَالَ: يَا رَاهِبُ، اَخْبَرَنِي اللهِ يَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(الانواد و مصباح السرود و الافكاد و ذكر نود محمد المصطفی المختاد، ص: ۱۳۹)

ال سے نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فر مایا وعلیک السلام اے راہوں کے عالم! اے فلیق
ابن یونان ابن عبدالصلیب! راوی نے کہا: پس جب راہب نے نبی کریم صلی الله علیه وسلم
کا کلام سناتو کہا: آپ کوکس نے میرانام اور میرے باپ اور دادا کانام بتایا ہے؟ آپ صلی
الله علیه وسلم نے ارشاد فر مایا: اے راہب! مجھے اس ذات نے یہ خبر دی جس نے تہ ہیں یہ
خبر دی کہ میں آخری زمانے میں قرآن مجید کے ساتھ مبعوث ہوں گا۔

ال كتاب كصفحه: ٥٠ ايرة تاب:

ثُمَّ إِنَّ الرَّاهِبَ رَمَقَ بِطَرُفِهِ إِلَى السَّمَآءِ وَقَالَ: اللهِى وَ سَيِّدِى وَمَوُلاَءِ ىُ أَرِنِى خَاتَمَ النُّبُوَّةِ ، فَارُسَلَ اللهُ تَعَالَى الرُّوُحَ الْآمِينَ جِبُرَائِيلَ عليه السلام وَرَفَعَ ثِيَابَه ، مِن ظَهُرِه فَبَانَ خَاتَمُ النُّبُوَّةِ فِى ظَهُرِه وَسَطَعَ كَالشَّمُسِ وَرَفَعَ ثِيَابَه ، مِن ظَهُرِه فَبَانَ خَاتَمُ النُّبُوَّةِ فِى ظَهُرِه وَسَطَعَ كَالشَّمُسِ النُّورَخَعَ ثِيَابَه ، مِن ظَهُرِه فَبَانَ خَاتَمُ النُّبُوَةِ فِى ظَهُرِه وَسَطَعَ كَالشَّمُسِ النُّورَخَعَ اللهُ المُشْرِقَةِ بَيُنَ كَتِفَيْهِ فَسَطَعَ مِنْهُ نُور " فَلَمَّا رَأَى الرَّاهِبُ النُّورَخَعَ اللهُ سَاجِدًا لِللهِ تَعَالَى ، ثُمَّ رَفَعَ رَأَسَه ، فَقَالَ وَاللهِ هِذَا النَّبِيُّ مُحَمَّد " صلى الله سَاجِدًا لِللهِ تَعَالَى ، ثُمَّ رَفَعَ رَأَسَه ، فَقَالَ وَاللهِ هِذَا النَّبِيُّ مُحَمَّد " صلى الله

عليه وسلم أنُتَ الْمُنْتَظَرُ إِلَى آخِرِ الزَّمَانِ \_

ترجمہ: پھرراہب نے آسان کی طرف نگاہ اُٹھائی اور کہا: اے الٰہی ،میرے مالک ،میرے مولی! مجھے ممرِ نبوت دکھا۔ پس اللہ تعالیٰ نے روح امین حضرت جرئیل علیہ السلام کو بھیجا اورانہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پشت مبارک ہے کپڑاا ٹھایا۔ پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پشت مبارک ہے مُمرِ نبوت ظاہر ہوگئی اور آ پے کے شانوں کے مابین روثن و چىكدارسورج كى طرح حيكنے كى۔اس سےنور نكلنے لگا۔ جب راہب نے نور ديكھا تو الله تعالیٰ کے لیے بحدے میں گر گیا۔ پھراس نے اپنا سر اُٹھایا اور کہا: اللہ تعالیٰ کی متم یہ بی محمد صلی الله علیه وسلم میں۔آب کابی آخری زمانے میں انتظار ہور ہاہے۔

۱۲٪ حضرت سیده آمندرضی الله تعالی عنها کے وہ اشعار جو آپ رضی الله تعالیٰ عنهانے نبی کریم صلی الله علیه وسلم کی موجودگی میں اینے انتقال کے وقت ارشاد فر مائے ، درج ذیل ہیں :

فُــوُدِى غَدَاةَ الضّرُبِ بِالسِّهام إِنُ صَـحُ مَـا اَبُـصَـرُتُ فِي الْمَنَامِ مِنُ عِنْدِ ذِى الْجَلالَ وَ الْإِكْرَام تُبْعَثُ بِسالتُ حُقِيُقِ وَالْإِسُلامَ فَساللهُ اَنُهَساك عَسن الْآصُسنَسام

بَـــارَكَ فِيُكَ اللهُ مِـنُ غُلامَ يَاابُنَ الَّذِى مِنْ حَوْمَةِ الحِمَام نَجَابِعَوُن الْمَلِكِ الْمِنْعَام بسبسانَةٍ مِّسنُ إبسلِ السُّوَام فَانُستَ مَبُعُوثٌ اللَّي الْآنَام تُبُعَثُ فِسِي الْحِلِّ وَفِي الْحَرَام دِيْسِنُ اَبِيُكَ الْبِسِرِّ اِبْسِرَ اهْسِام

اَنُ لَا تَسوَالِيَهَا مَسعَ الْاَفْسوَامِ

(شرح العلامة الزرقاني على المواهب، ج: ١، ص: ١٠ ٣١، الخصائص الكبرى، ج: ١، ص: ٩٠) ترجمہ: اے ستھرے جٹے اللہ تجھ میں برکت رکھے، اے جٹے ان کے جنہوں نے مرگ کے تھیرے سے نجات یائی ، بڑے انعام والے بادشاہ اللّٰہ عز وجل کی مدد ہے ، جس صبح کو

قرعہ ڈالا گیا سوبلنداونٹ ان کے فدیہ میں قربان کیے گئے، اگر وہ اتر اجو میں نے خواب دیکھا ہے تو تُوجلیل وکریم رب تعالیٰ کی طرف سے سارے جہان کی طرف مبعوث ہوگا، تُو جَنَّ وصدافت اور اپنے دادا حضرت ابراہیم کے دین اور اسلام کی روشنی کے ساتھ حرم اور غیر حرم کے تمام علاقوں کی طرف مبعوث ہوگا، اللہ تعالیٰ نے آپ کو بتوں سے روکا ہے کہ آپ ان بت پرستوں سے دوئی نہ کریں۔

نوٹ: امام احمد رضا خان (الہتوفی: ۱۳۳۰ھ) بھی بیرروایت نقل فرمانے کے بعد ارشاد فرماتے ہیں:

وَكَلِمَهُ إِنُ إِنْ كَانَتُ لِلشَّكِ فَهُو غَايَةُ الْمُنتَهَى إِذُ ذَاكَ وَلاَ تَكُلِيُفَ فَوُقَه وَ إِلَّا فَقَدُ عُلِمَ مَجِينُهَا آيُضًا لِلتَّحْقِيُقِ لِيَكُونَ كَالدَّلِيُلِ عَلَى تُبُوتِ الْمَزَآءِ وَتَحَقُّقِه كَقَوُلِه صلى الله عليه وسلم لِأم المُؤُمِنِينَ رَضِى الله تَعَالَى اللهَ عَليه وسلم لِأم المُؤمنِينَ رَضِى الله تَعَالَى عَنْهَا رَأَيُتُكِ فِى سَرَقَةٍ مِن عَنْهَا رَأَيُتُكِ فِى الْمَنَامِ ثَلَك لَيَالٍ يَجِىءُ بِكِ الْمَلَكُ فِى سَرَقَةٍ مِن عَنْهَا رَأَيُتُكِ فِى الْمَلَكُ فِى سَرَقَةٍ مِن عَنْهَا رَأَيُتُكِ فِى الله الله عَلَى الله عَنْ وَجُهِكِ الثَّوْبَ فَإِذَا آنَتِ هِى خَرِيرٍ فَقَالَ لِى هٰذِهِ المُرَأَّتُكَ فَكَشَفُتُ عَنْ وَجُهِكِ الثَّوْبَ فَإِذَا آنَتِ هِى فَقُلْتُ إِنْ يَكُنُ هٰذَا مِنْ عِنْدِ الله يُمُضِه .

''کلمہ''ان' اگرشک کے لیے ہے تو وہ غایت منتہیٰ ہے اور اس سے او پر کوئی تکلیف نہیں ،
ور نہ اس کا تحقیق کے لیے آ نا بھی معلوم ہے تا کہ یہ جزاء کے ببوت و تحقق پر دلیل کی طرح ہو جائے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ام المومنین سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنبا سے فرمانا کہ میں نے تجھے تین را تیں دیکھا فرشتہ (جرائیل علیہ السلام) مجھے ایک ریشی کیڑے میں لیٹ کر لایا اور مجھے کہا کہ بی آ پ کی بیوی ہے۔ میں نے تمہارے چبرے کیڑا بنایا تو وہ تم تھی۔ میں نے کہا اگریہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے تو وہ ضرور اس کو جاری فرمائے گا۔''

قار نمین مختشم! ہم نے یہاں محض چندروایات نقل کردی ہیں ورنہ کتب سیرت اس طرح کی روثن و مہکتی روایات سے بھری پڑی ہیں جو کہ اہل علم حضرات سے ہر گر محفی نہیں۔

وثن و مہکتی روایات سے بھری پڑی ہیں جو کہ اہل علم حضرات سے ہر گر محفی نہیں۔

عرش پہ تازہ چھیٹر چھاڑ فرش پہ طرفہ دھوم دھام

کان جدھر لگائے تیری ہی داستان ہے

#### الغرض:

- o راہبوں، نجومیوں کوعلم تھا کہ بیہ بچہ عام بچنہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کا آخری نبی ہےاورمُمرِ نبوت کو د کیھےکران کایقین اور پختہ ہوجائے
  - o جانوروں کوادراک ہوجائے کہ یہ نبی ہیں
  - o سنگ و درخت بیجانیس که بیه بی میں اورسر به بجو د ہو جا ئیں
    - o یہودونصار ی جانیں بینی ہیں
  - o حضرت عباس صنی الله عنه آقاعلیه السلام کودیکھیں توسمجھ جائیں یہ نبی ہیں
- و حضرت سیدہ آ منہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو بشار تیں ملیں کے ان کے بطن اطہر میں نبی کریم کی مسلی اللہ علیہ و سلی اللہ تعالیٰ عنہا ہوں گئے ہیں۔ نیز آ پ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بہ وقت و فات اپ لخت حکم بعوث فرمائے گا
- o نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خود فر ما ئیں کہ ایک یہودی نے مجھے دیکھے کرکہا کہ یہ بچہ اس امت کانبی ہے
- o بلکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خود فر ما نمیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوعلم تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبی ہیں

لین ہائے شومئی قسمت! مولانا یہ بات مانے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ کیونکہ ان کی تحقیق کے مطابق تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دل میں اس بات کا خیال بھی نہیں گزرا تھا کہ آپ صلی

الله عليه وسلم كونبي بنايا جائے گا۔

افسوس صدافسوس! اپنے تو اپنے دشمن بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مہر نبوت کو د کیھ کر جان لیس کہ بیہ نبی ہیں لیکن جس ذات کے مبارک شانوں کے درمیان مہر نبوت موجود ہے اسے اس بات کا کوئی علم نہیں کہ وہ نبی ہیں یا بہ قول مولا ناانہیں نبی بنایا جائے گا۔

ع جانے نہ جانے گل ہی نہ جانے باغ تو سارا جانے ہے

دوسری آیت:

﴿ مَا كُنُتَ تَدُرِى مَا الْكِتَابُ وَلا الْإِيْمَانُ ﴾ (شوراى، ٥٢)

"آپنیں جانے تھے کتاب اور ایمان کو۔"

تجزید: اولاً: اس آیت کریمه میں علم تفصیلی کی نفی ہے جبیبا کہ صاحب مضمون نے بہذا تخود «تفصیلی" اور" تفصیلات" ایسے الفاظ کا اضافہ کیا ہے اور علم تفصیلی کی نفی نبوت کی نفی کوستلزم نہیں، علامہ غلامہ غلام نصیرالدین سیالوی لکھتے ہیں:

''نی کریم علیہالسلام کےعلم غیب کا ذریعہ قرآن پاک ہے اور آپ کے علم کلی کی تھیل قرآن پاک ہے ہی ہوتی۔' (مضمون ، ص: ۸)

لہٰذا جب تک قرآن مقدی مکمل نہ ہوا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم کی بھیل نہیں ہوئی لیکن اس بات کا کوئی شخص بھی مدعی نہیں کہ تھیل علوم سے پہلے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم معاذ اللہ نبی نہیں تھے۔ پس بیاستدلال بھی باطل و بے بنیا دکھہرا۔

محترم قارئین!اب ان مفسرین کی آراء آپ کے ملاحظہ کے لیے پیش کی جاتی ہیں جنہوں نے اس آیت میں تفصیلی علم کی نفی مراد لی ہے:

حافظ عمادالدين اساعيل بن عمر بن كثير (المتوفى: ٢٨٧٥ هـ) لكهتة مين:

مَا كُنُتَ تَدُرِى مَاالُكِتُبُ وَلاَ الْإِيْمَانُ آئ عَلَى التَّفُصِيُلِ الَّذِى شَرَعَ لَكَ

فِي الْقُرْآنِ (ج: ٢م، ص: ١٢٢)

آ پنہیں جانتے تھے کتاب اور ایمان کو بعنی اس تفصیل کے ساتھ جواللہ تعالیٰ نے آپ کے لیے قرآن مقدس میں مشروع فرمائی۔

۲: امام ابواسحاق احمد بن محمد بن ابرا بیم نظلبی (المتوفی: ۳۲۷ه) بیان فرماتی بین:
 در بین ابرا بیم نظلبی (المتوفی: ۳۲۷ه) بیان فرماتی بین:
 در الکشف و البیان، ج: ۸، ص: ۳۲۹)
 در الکشف و البیان، ج: ۸، ص: ۳۲۹)
 در بین ایمان (احکام شرعیه) کی تفصیلات.

٣: امام محمد بن احمد مالكي قرطبي (التوفي: ٢٦٨ه ع) تحريفر مات بين:

فَقَالَ جَمَاعَة '': مَعُنَى الْإِيُمَانِ فِي هَاذِهِ الْآيَةِ شَرَائِعُ الْإِيُمَانِ وَمَعَالِمُه 'وقِيُلَ: تَفَاصِيلُ هَاذَا الشَّرُعِ (الجامع لاحكام القرآن، ج: ١١، ص: ٥٢) ايك جماعت نے كہا: اس آيت ميں ايمان كامعنى ايمان كى تفصيلات ہے اور كہا گيا ہے: اس شريعت كى تفاصيل ـ

٣: علامه ابوالفرج عبدالرحمٰن جوزی (التوفی: ٥٩٧هه) رقمطراز ہیں:

أَنَّ الْمُرَادَبِهِ: شَرَائِعُ الْإِيُمَانِ وَمَعَالِمُهُ وَ (زاد المسير، ج: ٤، ص: ٢٩٨) اس سے مرادایمان (احکام شرعیہ) کی تفصیلات ہیں۔

۵: على مهلى بن محمد خازن (التوفى: ۲۵ عدم) لكھتے ہيں:

فَقِیْلَ مَعُنَاهُ مَا کُنْتَ تَدُرِی قَبُلَ الُوَحِیُ شَرَائِعُ الْإِیُمَانِ وَمَعَالِمُهُ ..... وَلَمُ تَتَبَیَّنُ لَهُ شَرَائِعُ دِیْنِهِ إِلَّا بَعُدَ الُوَحِیُ إِلَیْهِ۔ (خازن، ج: ۳، ص: ۱۰) اس کامعنی یہ ہے کہ وحی ہے قبل آپ کواحکام شرعیہ کی تفاصیل کاعلم نہیں تھا....اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیےاحکام شرعیہ کی تفاصیل وحی کے بعد ہی بیان کی گئی ہیں۔ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیےاحکام شرعیہ کی تفاصیل وحی کے بعد ہی بیان کی گئی ہیں۔ ۱۲۵: امام ابومحمد الحسین بن مسعود (الهوفی ۱۵ هے) تحریر فرماتے ہیں:

یعُنِیُ شَرَائِعَ الْإِیْمَانِ وَمَعَالِمَه ، (بغوی ، ج: ۳، ص: ۱۱)

یعنی احکام شرعیه کی تفاصیل ر (اللباب فی علوم الکتاب ، ج: ۱۱ مص: ۲۲۳)
۸،۹: علامه احمد بن محمرصاوی (التوفی: ۲۲۳ هے) کھتے ہیں:

اَى شَرَائِعَ الْإِيْمَانِ وَمَعَالِمَهُ ، كَالصَّلُوةِ وَالصَّوْمِ وَالزَّكَاةِ وَالطَّلاَقِ وَالْعُسُلِ

مِنَ الْجَنَابَةِ وَتَحُوِيْمِ الْمَحَادِمِ بِالْقِرَابَةِ وَالصَّهْرِ وَالْمُرَادُ بِالْإِيْمَانِ اَلْإِسُلامُ .

(صاوی ، ج: ۵ ، ص: ۱۸۸۳ ، الفتوحات الالهيه ، ج: ۷ ، ص: ۲۷) عن ک شرع احکامات کی تفاصل جیسا که نماز ، روزه ، زکاة ، طلاق ، شمل ، جنابت اورنسب اور سرالی رشته ) کی وجہ سے حرمت ( نکاح ) اورایمان سے مراداسلام ہے۔

اورصهریت (سرالی رشته ) کی وجہ سے حرمت ( نکاح ) اورایمان سے مراداسلام ہے۔

المحبد الرحمٰن بن محر بن محلوف الثعالي (المتوفى : ۵۷۵هـ) رقم طراز ہیں :

وَلاَ شَوَائِعُ الْإِیْمَانِ وَمَعَالِهُهُ ، (تفسیر النعالیم ، ج: ۷ ، ص: ۵۷۱)

وَلاَ شَرَائِعُ الْإِيُمَانِ وَمَعَالِمُهُ ، (تفسير الثعالبي، ج: ٤، ص: ١٥٠) اا: غيرمقلدين كے علامه صديق حسن على قنوجى لكھتے ہيں:

إنّه كَانَ صلى الله عليه وسلم لا يَعُوِث تَفَاصِيلَ الشَّرَائِعِ وَمَعَالِمَهَا۔ (فتح البيان، ج: ٢، ص: ٢ ١ ٢)

نى كريم صلى الله عليه وسلم احكام شرعيه كى تفاصيل سے واقف نه ہتے۔

١٢: علماء ديوبند كے علامه شبيراحم عثاني لکھتے ہيں:

''لیعن ایمان اوراعمال ایمانید کی بیر تفاصیل جوبذر بعدوجی اب معلوم ہوئیں پہلے ہے کہاں معلوم معلوم موئیں بہلے ہے کہاں معلوم مخصر ۔'' ( تفسیر عشمانی ، ص: ۱۳۳) مخص ۔ گفت اللہ معلوم عشمانی ، ص: ۱۳۳) معنی کی فانیا: اس آیت میں علم کی نہیں بلکہ درایت کی نفی کے اقوال بھی ملتے ہیں۔ درایت کامعنی کسی چیز کواٹکل پچویا حیلہ وغیرہ سے جاننا ہے ۔ یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو کتاب وایمان کا جواجمالی علم تھا وہ کسی حیلہ سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے بتانے سے تھا۔ علم اور درایت دوجدا جدا چیزیں ہیں علم تھا وہ کسی حیلہ سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے بتانے سے تھا۔ علم اور درایت دوجدا جدا چیزیں ہیں

اوركتب تفاسير ولغت سےاس پرحسب ذيل شواہرين:

ا: علامه حسين بن راغب اصفهاني (التوفي:٥٠٢ه) لكصة بن:

اَلُمَعُوفَةُ الْمُدُرَكَةُ بِضَرُبٍ مِنَ الْنَحْتُلِ۔ (المفردات، ص: ١٦٨) ''وه معرفت جوکی فتم کے حیلہ سے حاصل کی گئی ہو۔''

٢: علامه سيدمحمر مرتضلي زبيدي (التوفي: ٢٠٥ه) لكصتي بن

دريته و دريته به او علمته او علمته بِضَرُبٍ مِنَ الْحِيُلَةِ وَلِذَا لاَ يُطُلَقُ عَلَى اللهِ۔ (تاج العروس، ج: • ١، ص: ٢٦)

یعنی درایت تخمینہ یاظن یا کسی حیلہ سے جاننے کو کہا جاتا ہے ای لیے بیلفظ اللہ تعالیٰ کے بارے میں بولنا جائز نہیں۔

٣: معتزلة كعلامه جارالله زمخترى (التوفى: ٢٧١ه ع) تحرير تين:

جُعِلَ الْعِلْمُ لِلَّهِ وَالدِّرَايَةُ لِلْعَبُدِ لَمَا فِي الدِّرَايَةِ مِنْ مَعُنى الْخَتُلِ وَالْحِيُلَةِ

(کشاف، ج:۳، ص:۵۰۵)

علم اللہ تعالیٰ کے لیے استعال کیا گیا ہے اور درایت بندہ کے لیے کیونکہ حیلہ کے ساتھ علم کو درایت کہتے ہیں۔

۳: بی بات علامه نظام الدین الحن بن محد النیشا بوری نے بھی لکھی ہے:

(غرايب القرآن، ج: ١٦، ص: ٥٩)

۵: علامه احمر شهاب الدين خفاجي (التوفي: ۲۹ واه) لكصة بين:

قاضی بیضاوی نے کہا ہے کہ علم کواللہ تعالیٰ کے لیے استعال کیا گیا ہے اور درایت کو بندہ کے لیے استعال کیا گیا ہے اور درایت کو بندہ کے لیے کیونکہ درایت میں حیلہ کامعنی ہے۔ اس کی شرح میں علامہ خفاجی لکھتے ہیں'' دری'' اصل میں اس حلقہ کو کہتے ہیں جس پر تیر مارنے کا شکاری قصد کرتے ہیں اور شکاری نشانہ

لگانے کے لیے جو شکار سے چھپتا ہے اس کو کہتے ہیں اور بید دونوں کام حیلے سے ہوتے ہیں۔ اس لیے درایت علم سے خاص برکیونکہ حیلہ اور تکلف سے حاصل شدہ علم کو درایت کہتے ہیں۔ اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کے تم بودرایت نہیں لکھتے۔

(حاشية الشهاب، ج: ٧، ص: ٣٣٥)

٢: علامه محد بن يوسف ابوالحيان اندلى (التوفى: ٥٥٥ه) رقمطرازين:

''علم کی نسبت اللہ کی طرف کرتے ہیں اور درایت کی بندہ کی طرف کیونکہ درایت میں حیلہ کا دخل ہے۔ای لیے اللہ تعالیٰ کو درایت کے ساتھ موصوف نہیں کرتے۔''

(البحر المحيط، ج: ٤، ص: ٩٩١)

2: علامه سيمحموداً لوى (التوفى: ١٤٤٠ه) لكهتين:

''علم کے بجائے درایت کالفظ استعال فر مایا کہ درایت میں کسی چیز کوحیلہ سے جانے کا معنی ہے۔'' (روح المعانی، جز: ۲۱، ص:۷۴)

٨: علامه ابوالبركات احمد بن محمود معى (التوفى: ١٠٥٥) بيان فرماتي بين:

وَجُعِلَ الْعِلْمُ لِلَّهِ وَالدِّرَايَةُ لِلْعَبِيدِ لمافِى الدِّرَايَةِ مِنُ مَعُنَى الْخَتُلِ وَالْحِيلَةَ (مدارك، ج:٣، ص:٢٨٦)

اورعلم کوالٹدتعالیٰ کے لیے استعال کرتے ہیں اور درایت کو بندہ کے لیے کیونکہ درایت میں حیلہ کامعنی پایا جاتا ہے۔

9: علامه احمد جيون حنفي (التوفي: ١٣٠٠ هـ) رقمطرازين:

إِنَّمَا جُعِلَ الْعِلْمُ لِلَّهِ تَعَالَى وَالدِّرَايَةُ لِلْعَبُدِ لِآنَّ فِيُهَا مَعُنَى الْحِيُلَةِ (تفسيرات احمديه، ص: ۲۰)

علم اللہ تعالیٰ کے لیے استعال کرتے ہیں اور درایت بندہ کے لیے کیونکہ درایت میں حیلہ کامعنی پایاجا تا ہے۔ marfat.com ۱۰: قاضی ثناء الله پانی پی (الهوفی:۱۲۲۵ه) نے بھی یمی عبارت لکھی ہے:

(تفسیر مظهری، ج:۷، ص:۳،۲)

اب اس آیت مبارکہ کے بارے میں چندعلاء اہل سنت کی آراء پیش کی جاتی ہیں:

: مفسرشهيرمفتي احمد يارخان عليه الرجمه لكصة بن

''ال آیت میں درایت کی نفی ہے، درایت کہتے ہیں عقل واٹکل سے جانے کو۔'' (رسالہ نور، ص:۲۷)

٢: مفتى غلام فريدرضوى سعيدى لكصة بين:

''ہمارے نزدیک اس آیت کریمہ میں درایت کی نفی ہے یعنی اپنی انکل بچوسے جانے کی نفی ہے علم کی نہیں ہے۔علم اور درایت دوجدا جدا چیزیں ہیں۔''

(اثبات علم غيب، ج: ١، ص: ١٥-٥٢)

۳: علامه غلام رسول سعیدی بیان فر ماتے ہیں:

''اس آیت کے علماء نے بہت سے جوابات ذکر کئے ہیں لیکن بہترین جواب ہے کہ نزول قرآن سے پہلے آپ ایمان اور کتاب کو قیاس اور اندازہ سے نہیں جانے تھے، یعنی آپ کوجو پچھاس بارے میں علم تھاوہ اللہ تعالی کا دیا ہواعلم تھا، قیاس اور اندازہ نہیں تھا۔'' آپ کوجو پچھاس بارے میں علم تھاوہ اللہ تعالی کا دیا ہواعلم تھا، قیاس اور اندازہ نہیں تھا۔'' (تبیان القرآن، ج: ۸، ص: ۵۷۳)

۳: علامه محمر فيض احمداو ليى تحرير فرماتے ہيں:

"اس میں درایت کی نفی کی گئی ہے اور درایت کہتے ہیں قیاس اور اندازہ ہے کسی چیز کے جانے کواس لحاظ ہے اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ نزول قرآن سے پہلے آپ ایمان قیاس اور اندازہ سے نہیں جانتے تھے یعنی آپ کو جو پھھاس بارہ میں علم تھاوہ اللہ کا دیا ہوا علم تھا قیاس اور اندازہ نہیں تھا۔" (پڑھا لکھا اُمِی، ص: ۸۲ – ۸۱) شخ الحد یث علامہ اشرف سیالوی اس کا ترجمہ یوں کرتے ہیں:

"تم بذات خودازروئے عقل نہیں جانتے تھے کتاب کواور ندایمان (کی تفصیلات) کو۔ " (تحقیقات، ص: ۹۰۱)

عالم: اس آیت مبارکه کی تغییر میں درج ذیل اقوال بھی ملتے ہیں:

علامه ابوالحسنات سيدمحم احمد قادري عليه الرحمه ارشاد فرماتي بين:

"ماکنت میں زمانہ ماضی واضح ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ اظہار نبوت واحکام سے پہلے لوگوں کو کتاب، ایمان اور اس کی تفصیلات کاعلم نہ تھا۔ بہ ظاہر خطاب حضور سے ہے مراد لوگ ہیں اور اگر آپ کو ہی مراد لیا جائے تو نفی علم ذاتی کی ہوگی نہ کہ عطائی کی جس پر یہ آیت دلیل ہے۔" (تفسیر حسنات، ج: ۵، ص: ۱۱۲۱)

ڈاکٹرمفتی غلام سرور قادری لکھتے ہیں:

(تمہیں عالم ارواح میں نبوت دے کرسب کچھ وہاں ہی سکھا دیا اس سے پہلے) تم نہ جانبے تھے کہ کتاب کیا ہے اور نہ (ہی) ایمان (کی تفصیل جانبے تھے۔)

(عمدة البيان، ص: ١١٨)

پس ٹابت ہوا کہ اس آیت مبارکہ سے بھی یہ بات ٹابت نہیں کی جاسکتی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلم جالیس برس کی عمر مبارک تک پہنچنے کے بعد منصب نبوت پر فائز ہوئے۔ تیسری آیت:

وَمَا كُنُتَ تَرُجُوُا اَنُ يُلُقَى اِلَيُكَ الْكِتَابُ اِلَّا رَحُمَةً مِّنُ رَّبِكَ. (القصص، پ: ۲۰، آیت: ۸۲)

"اورتم امیدندر کھتے تھے کہ کتاب تم پرجیجی جائے گی ہاں تمہارے رب نے رحمت فرمائی۔"
اس آیت مبار کہ کے تحت بھی مولا نانے یہی تبعرہ فرمایا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم
کو میم نہیں تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی بنایا جائے گا۔ (ص: ۹)

جواب:محترم قارئین!امام فخرالدین رازی (الہتوفی:۲۰۲ھ)اس آیت کے تحت ارشاد فرماتے ہیں:

وَيُسْمُكِنُ اَيُضًا اِجُرَاؤُه عَلَى ظَاهِرِه ، اَى وَمَا كُنْتَ تَرُجُوا اِلَّا اَنُ يَرُحَمَكَ اللهُ بِرَحُمَتِهٖ فَيُنْعِمُ عَلَيْكَ بِذَٰلِكَ اَى وَمَا كُنْتَ تَرُجُوا اِلَّا عَلَى هٰذَا۔

(تفسير كبير، جز: ٢٥، ص: ١٩)

یعنی اور بیجی ممکن ہے کہ آیت کا ظاہری معنی مراد ہو یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو صرف اللہ تعالیٰ ہی کی رحمت سے امید تھی کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر بیہ کتاب نازل فرمائےگا۔

یعنی نبی کر بیم صلی اللہ علیہ وسلم سے مطلقا امید کی نفی مراد نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت کے علاوہ دیگر اسباب سے توقع کی نفی مراد ہے۔ نیز بیہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امید صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی رحمت سے وابستے تھی۔

مفتی احمد یارخان میمی ارشاد فرماتے ہیں:

''لینی ظاہری اسباب کے لحاظ سے آپ کونبوت کی امید نتھی ،صرف خداکی رحمت سے امیدتو کیا یقین تھا۔'' (نور العرفان ، ص: ۱۳۱)

۳: علامه سیداحم سعید کاظمی اس آیت کاتر جمه اس طرح فرماتے ہیں:

''اور آپ امیدندر کھتے تھے کہ آپ کی طرف کتاب اتاری جائے گی گر آپ کے دب کی رحمت ہے۔'' (البیان، ص: ۹۴)

۳: علامه غلام رسول سعیدی اس آیت کاتر جمه اس طرح فرماتے ہیں:

"اورآپ (کی چیز سے) ہے امید نہ رکھتے تھے کہ آپ پر کتاب نازل کی جائے گی ماسوا آپ کے رب کی رحمت کے۔" (تبیان القرآن، ج: ۸، ص: ۸۲۰) ڈاکٹر مفتی غلام سرور قادر کی اس آیت کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اور (اے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم) تم اپ رب کی رحمت ہی سے اس بات کی امید رکھتے تھے کہ تمہاری طرف کتاب اتاری جائے گی۔ " (عمدة البیان، ص: ۲۴۲) مانیا: صدر الا فاضل علامہ سید نعیم الدین مراد آبادی اس آیت مبارکہ کی تفییر میں کھتے ہیں:

''حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنهمانے فر مایا که بیه خطاب ظاہر میں نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کو ہے اور مرا داس سے مونین ہیں۔'' (خو اثن العوفَان، ص: ۵۷۳) علیه وسلم کو ہے اور مرا داس سے مونین ہیں۔'' (خو اثن العوفَان، ص: ۵۷۳) علامہ ابوالحنات سیدمحمراحمہ قادری نے بھی یہی تفییر فر مائی ہے:

(تفسیر حسنات، ج: ۲، ص: ۲۲۵)

۳: علامه غلام رسول سعیدی نے بھی ایسا لکھا ہے:

(تبيان القرآن، ج: ٨، ص: ٢١٥)

نوٹ:اگر چہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہما کا آیت کریمہ کے اس حصہ کے بارے میں مذکورہ بالا تول راقم الحروف کونہیں ملائیکن اس سے ان اکا برین اور دیگر علماء کامؤ قف ضرور سامنے آجا تا ہے۔

الله: سابقه صفحات بربیش کی گئی متعددا حادیث سے بیات واضح ہوجاتی ہے کہ ہمارے نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اعلان نبوت سے پہلے اپنی نبوت کی توقع تو کیا بلکہ یقین تھا۔ لہذا ہم ایسے کی قول کوشلیم نہیں کریں گے جوان کثیر روایات کے منافی ہو۔ رابعاً: وی جلی ہے قبل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے قرآن کے اجمالی علم کا ثبوت بھی ماتا ہے۔ ملاحظ فرمائیں علامہ سیدمحمود آلوی حنی (المتوفی: ۱۲۵ ہے) تحریفر ماتے ہیں: ماتا ہے۔ ملاحظ فرمائیں علامہ سیدمحمود آلوی حنی (المتوفی: ۱۲۵ ہے) تحریفر ماتے ہیں: فَفَیلًا عَنِ الْبَابِ الثّانِی مِنُ "الْفُتُو حَاتِ اللّه علیه وسلم أُعْظِیَ الْقُرُ آن مُجْمَلاً قَبُلَ جِبُرِیُل علیه الله علیه وسلم أُعْظِیَ الْقُرُ آن مُجْمَلاً قَبُلَ جِبُرِیُل علیه

السلام مِنُ غَيُرِ تَفْصِيُلِ الآيَاتِ وَالسُّودِ. (دوح المعانی، جز: ۲۵، ص: ۸۱) ام شعرانی کی کبریت احمر میں فتوحات کمیہ کے دوسرے باب نقل ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت جبریل علیہ السلام کی آ مدسے پہلے قرآن مقدس آیات اور سور توں کی تفصیل کے بغیرا جمالی طور پر عطافر مادیا گیا تھا۔

۲ حضرت جرائیل علیہ السلام کے واسطے کے بغیر اور آپ کی آمد سے پہلے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے قرآن مجید کا حصول امام محمد جعفر بن ادریس الکتانی (التونی: ۱۳۳۵ھ) نے بھی کیا ہے۔ ملاحظ فرمائیں: (جلاء الفلوب، ص: ۱۹۲) رابعاً: اگر بہ طور تنزل یہ بات تسلیم بھی کرلی جائے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوقر آن کے زول کی امید نہمی تو اس بات ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی نفی کیے ہوگی؟ کیا بی نزول کی امید نہمی تو اس بات ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی نفی کیے ہوگی؟ کیا بی کے لیے کتاب کا نزول شرط ہے؟ کیا کتاب کے حصول کے بغیر بی نبی نبیس ہوتا؟ لہذا کتاب کے حصول کی امید کی نفی سے نبوت کی نفی ہرگز ہرگز مراذ ہیں ہو عتی۔ کتاب کا خوصول کی امید کی نفی سے نبوت کی نفی ہرگز ہرگز مراذ ہیں ہو عتی۔ الزامی جواب کا تحقیق جواب:

مولا ناصاحب اپنے مضمون میں کئی مقامات پر الزامی جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اگر سی محقق کی بیہ بات مانتے ہوتو فلاں بھی مانو۔

محترم قارئین! معلوم نہیں مولا تانے اتنا کمزور الزامی جواب کہاں سے سکھ لیا ہے جس کی علمی حلقہ میں ذرہ برابر بھی وقعت ومقام نہیں۔ جن افراد کی علم کے ساتھ ادئی ہی بھی ممارست و تعلق ہے وہ اس بات سے بہ خوبی واقف ہیں کہ قاری کے لیے کسی محقق کی ہر بات مانالازم نہیں۔ اگر مولا تا اب بھی اپنے موقف پر بہ ضد ہیں تو درج ذیل سوالات کے جوابات عطا فرمائیں:

محدثین نے کتب احادیث مرتب کی ہیں۔کیا آپ ہرمحدث کی بیان کردہ ہرایک صدیث

کو مانتے ہیں اور اس پرممل کرتے ہیں جاہے وہ حدیث موضوع ہویا وہ بہ ظاہر آپ کے فقہ حنفی کے خلاف ہو؟

- کیا آپ جن مفسرین کو مانتے ہیں اور جن کے حوالے آپ نے اپنی کتب میں یااس مضمون میں دیے ہیں جن مفسرین کو مانتے ہیں اور جن کے حوالے آپ نے اپنی کتب میں یااس مضمون میں دیے ہیں جیسا کہ امام فخر الدین رازی ، امام قرطبی ، امام ابن جوزی ، امام محمد خازن ، امام جلال الدین سیوطی وغیر ہم علیہم الرحمہ ، آپ ان کے تمام اقوال وتحقیقات کوشلیم کرتے ہیں ؟
- 0 کیا آپمختلف محدثین جیسا کهامام ابن حجرعسقلانی،امام نو وی،علامه محمد بن محمد سنوسی مالکی وغیر ہم کی تمام تحقیقات سے کلی طور پرمتفق ہیں؟
- o کیا آپتمام نقهاءکرام کے تمام اقوال سے کمل اتفاق کرتے ہیں؟ مولانااگر آپ خود کسی ایک محقق کی ہربات تسلیم نہیں کرتے تو دوسروں کواس غیر محقیقی امر کا

مشورہ کیوں دیتے ہیں۔لہذااس بچگا نہ الزامی جواب سے علمی حلقہ میں آپ کی قدرومنزلت مزید تنزل کاشکار ہوگئی ہے۔

چوهی آیت:

حَتْى إِذَا بَلَغَ اَشُدَه وَبَلَغَ اَرُبَعِينَ سَنَةً لا قَسالَ رَبِّ اَوُذِعْنِى اَنُ اَشُكُرَ نِعُمَتَكَ الَّتِى اَنْعَمُتَ عَلَى وَعَلَى وَالِدَى ..... النحد

(الاحقاف، پ:۲۱، آیت:۱۵)

ترجمہ: یہاں تک کہ جب اپنے زور کو پہنچا اور جالیس برس کا ہوا تو عرض کی اے میرے رب اسباری کی اے میرے رب اسباری کی اے میرے رب امیرے دل میں ڈال کہ میں تیری نعمت کاشکر کروں جو تو نے مجھ پر اور میرے ماں باپ پر کی۔ (کنز الایمان)

ترجمہ لکھنے کے بعد مولانا صاحب نے چند مغسرین کے حوالہ سے درج ذیل امور بیان کئے ہیں : ریک نیاں است میں مقام نیاں ہے جاتا ہے جاتا ہے ہیں :

کوئی نی جالیس سال سے بل مبعوث نبیں کیا گیا۔

٢: حضورا كرم صلى الله عليه وسلم كوج ليس برس كي عمر ميس نبي بنايا كيا-

جواب: اولاً: اس آیت میں کہیں بھی بیز کرنہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جالیس سال قبل نبی نہیں تھے بلکہ اس میں انسان کی پختگی کی عمر کاؤی ہے۔

ٹانیا: چندمفسرین کایہ قول ان اجلایہ صحیحہ کے مقابل پیش نہیں کیا جا سکتا جن ہے۔ ہوتا ہے کہ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چالیس برس کی عمریا کے بیل بھی نبی تھے۔ ثالثاً: یہ قول کہ چالیس سال سے قبل کسی بھی نبی کو نبوت عطانہیں ہوئی بھی محل نظر ہے جاتا کہ صاحب مضمون نے بہذات خوداسے تسلیم کیا اور لکھا ہے کہ یہ قاعدہ کلیے نہیں بلکہ اکثر یہ ہے۔ اس قول کے ضعف پر درج ذیل شواہ بھی ہیں:

امام فخرالدین رازی (التوفی:۲۰۲ه) ارشادفر ماتے ہیں:

"مفسرین نے کہا ہے کہ ہرنی کو چالیس سال بعد مبعوث کیا گیا ہے، میں کہتا ہوں کہاں پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہے اشکال ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں اوائل عمر میں ہی نی بنا دیا تھا گراس کا جواب یہ ہے کہ یہ غالب امر ہے کہ وجی چالیس سال کے بعد آتی ہے۔"

(تفسير كبير، جز:٢٠، ص:١١)

علامہ محد بن مصلح الدین (التوفی:۵۸۵ھ) نے بھی یہی تفیر فرمائی ہے۔

(حاشيه شيخ زاده، ج: ۷، ص: ۵۵۹)

r: علامه احمد خفاجی (التوفی: ۲۹ ۱۰ اه) لکھتے ہیں:

'' به غالب امر ہے، بے شک حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بچپن میں نبی بنادیا گیا تھا۔''

(عناية القاضى، ج: ٨، ص: ٢٥٠)

٣: علامه سيرمحمود آلوي حنفي (التوفي: ١٤٧٥ه) لكهتي بن

"اوركها كياب كه جإليس سال مے قبل كوئى نى مبعوث نبيس كيا كيا، امام فخر الدين رازى

اس کے خلاف گئے ہیں، انہوں نے استدلال فرمایا ہے کہ حضرت عیسی اور یجی علیماالسلام کو بچپن میں نبی بنا دیا گیا جیسا کہ قرآن کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے اور امام سعدالدین تفتاز انی کے کلام سے بھی بہی ظاہر ہے، وہ فرماتے ہیں: نبوت کی شرائط میں سے مرد ہونا، عقل، ذکاء اور فطانت اور قوت رائے میں کامل ہونا ہے اگر چہ بچپن میں ہوجیسا کہ حضرت عیسی و بجی علیماالسلام کے لیے تھا۔" (دوح المعانی، جز: ۲۱، ص: ۲۳۳) رابعاً: بیر دایت و یسے بھی احتجاج کے قابل نہیں کیونکہ:

امام حافظ شہاب الدین ابن حجر عسقلانی اس کے بارے میں لکھتے ہیں:
 "مجھے بیردوایت نہیں ملی۔"

(الكاف الشاف في تخريج احاديث الكشاف، ج: ٣، ص: ٥٩) ٥ . علامه اساعيل حقى (المتوفى: ١٣٤١ه) فرماتے ہيں:

"کہا گیا ہے کہ کسی نبی کو چالیس سال سے قبل نبی نہیں بنایا گیا، یہ نہایت ضعیف روایت ہے، اس کے ضعف پر دلیل ہے کہ حضرت عیسیٰ ویجیٰ علیہاالسلام کو چالیس سال سے قبل نبی بنادیا گیا تھا جیسا کہ البحر العلوم میں ہے اور اس کا جواب ہے کہ اکثر واغلب کے لیے کل استعال کیا گیا جیسا کہ حواثی سعد المفتی میں ہے۔ ابن جوزی نے کہا کہ یہ قول کہ ہر نبی چالیس برس بعد ہی نبی بنایا گیا، موضوع ہے۔" (دوح المیان، ج: ۸، ص: ۲۷)

# گلدسته سوالات

مهرنبوت

شانۂ اقدی پرمہر نبوت کی موجودگی کے بارے میں مولانا صاحب تاویل کرتے ہیں کہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے آ پ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے آ

## كمالات سيجى ناواقف تحد

جائزہ: قار کین مختشم! لیجے، مولا ناصاحب کی زبان سے قق صادر ہوگیا۔ یہ بات ادنیٰ ی سوج کا حال فض بھی بہ خوبی جانتا ہے کہ کی وصف یا کمال سے لاعلی اس وصف یا کمال کے نہ ہونے پڑئیں بلکداس کے وجود پر دلالت کرتی ہے۔ لہٰذا مولا ناصاحب کے اس قول سے خابت ہوگیا کہ نبی معظم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مبارک بچپن سے ہی وصف نبوت سے متصف تھا گرچہ بہ قول مولا ناصاحب آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس سے ناواقف تھے۔ متصف تھا گرچہ بہ کہ بچپن سے لے کر شباب تک، شباب سے چالیس برس کی عمر مبارک نانیا: یہ امر بھی عجب ہے کہ بچپن سے لے کر شباب تک، شباب سے چالیس برس کی عمر مبارک تک متحدد بارا پنوں نے اور غیروں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ثبوت پر استدلال کی متحدد بارا پنوں نے اور غیروں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر استدلال کیا لیکن اس کے باد جود امام الا نبیاء اعلم الخلق صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب اطهر میں نبوت کے بارے میں خیال نہ آیا۔ فیاللحیہ!

## والده ماجده صحابيبين

مولا ناصاحب کہتے ہیں کہ اگر رسول اللہ علیہ وسلم بچپن ہے ہی نبی ہوں تو بھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بچپن ہے ہی نبی ہوں تو بھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی والدہ ماجدہ سلام اللہ علیہا کو صحابیہ کہنا چاہیے کیونکہ جومسلمان نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حالت ایمان میں زیارت کرے اس کو صحابی کہا جاتا ہے اس میں یہ شرط نہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس کو ایمان کی دعوت بھی دیں۔

اولاً: جس مخض نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد دفن سے پہلے دیکھا جیسے ابو ذویب خویلد بن خالد ہذلی ، اس پر بھی بی تعریف صادق آتی ہے۔ کیا

آ بالبيل محالي سجعة بي؟

ثانياً: رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

مَنُ رَانِیُ فِی الْمَنَامِ فَسَیَرَ انِیُ فِی الْیَقَظَةِ وَلاَ یَتَمَثُّلُ الشَّیُطَانُ بِیُ۔ جس نے خواب میں میری زیارت کی وہ عن قریب بیداری میں دیکھے گا اور شیطان میری مثل نہیں بناسکیا۔

(لفظ للبخاری، کتاب التعبیر، رقم: ۱۳۷۸، مسلم، کتاب الرؤیا، رقم: ۲۰۲۸، ابو داؤد، کتاب الادب، رقم: ۳۳۲۹، مسند احمد، رقم: ۳۲۰۸)

: علامه آلوی (التوفی:۱۷۷۰ه) تحریفر ماتے ہیں:

''بِ شک نی کریم صلی الله علیه وسلم کا دیجنا آپ کی وفات شریف کے بعد اور بیداری میں آپ صلی الله علیه وسلم کا دیجنا آپ کی وفات شریف کے بعد اور بیداری میں آپ صلی الله علیه وسلم سے اخذ فیض استِ محمد میہ کے بکثر ت کاملین کے لیے واقع ہو چکا ہے۔'' (دوح المعانی ، جز نمبر: ۲۲، ص: ۳۵)

٢: امام ابن حجرابيتي (التوفي: ١٣ ١٥ هـ) لكهتين:

"منقول ہے کہ ایک ولی اللہ کی مجلس میں ایک فقیہ آئے، پھر انہوں نے ایک حدیث بیان
کی، اس ولی اللہ نے کہا: یہ حدیث باطل ہے۔ فقیہ نے کہا: یہ آپ کو کیے معلوم ہوا؟
انہوں نے کہا: تمہارے سرکے پاس نی صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہوئے فرمارہ ہیں یہ
بات میں نے نہیں کہی۔ پھر اس ولی اللہ نے فقیہ کے لیے بھی کشف کر دیا اور فقیہ نے بھی
نی صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کرلی۔" (الفتاوی الحدیثیہ، ص: ۱۹ س)

۳: مکتبه دیوبند کے ابن حجر ثانی انورشاه تشمیری نے لکھا ہے:

میرے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جا محتے ہوئے بیداری کی حالت میں دیکھنا ممکن ہے جس کواللہ تعالیٰ بینمت عطافر مائے جیسا کہ امام سیوطی سے منقول ہے کہ انہوں

نے عالم بیداری میں بائیس (۲۲) مرتبہ (۲۷مرتبہ-محمدعرفان) رسول الدُّصلی الله علیہ وسلم کودیکھا اور آپ صلی الله علیہ وسلم سے بعض احادیث کے متعلق سوال کیا پھر آپ صلی الله علیہ وسلم کے نقطیہ وسلم کے بعدامام سیوطی نے ان احادیث کو سیحے کہا۔

(فیض الباری شرح بخاری، ج: ۱، ص:۲۰۳)

مولاناصاحب!ابفرمايي كه:

- o کیا جوخوش بخت افراد حالت بیداری میں رسول الله صلی الله علیه دسلم کا دیدار کرتے ہیں وہ سب منصب صحابیت پر فائز ہیں؟
- o کیا امام سیوطی علیہ الرحمہ جنہیں بالمشافہ ستر سے زیادہ مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دیدارنصیب ہواصحا بی ہیں؟

ٹالٹا: اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ جن لوگوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات کی درآ ں حالیہ ان کا ایمان تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوں گے لیکن انہوں نے اعلان نبوت والا زمانہ نبیں پایا، وہ صحابی ہیں یا نہیں۔ لہذا جن محققین کے نزدیک ایسے افراد جماعت صحابہ رضی اللہ عنہم ہیں شامل ہیں ان کے نزدیک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی والدہ ماجدہ سیدہ آ منہ رضی اللہ عنہا صحابیہ ہیں اور جن کے نزدیک ایسے افراد جماعت صحابہ رضی اللہ عنہا صحابہ ہیں اور جن کے نزدیک ایسے افراد جماعت صحابہ رضی اللہ عنہم ہیں شامل نہیں ہوتے ان کے نزدیک آپ رضی اللہ عنہا صحابہ نہیں ہیں۔

بعثت

فاضل مضمون نگار لفظ بعثت کے بارے میں اظہار خیال فرماتے ہیں کہ اس سے اعلان نبوت والامعنی مراد لینا درست نہیں ،فلاں آیات واحادیث میں بعثت کالفظ موجود ہے تو کیا وہاں بھی اس کامعنی اعلان کیا جاسکتا ہے۔

جائزه: مولا نا كاوضع كرده بياصول بهى سراسرخلاف يختيق ہے كەكى ايك لفظ كاہر جگه ايك بى معنی

مرادلیا جائے۔ حتی کہ مولانا کی بیان کردہ پہلی آیت ہی اس قانون کے منافی ہے۔ فاضل مضمون نگار کے مطابق بعثت کا مطلب نبوت ہے جبکہ ان کی بیان کردہ آیت کریمہ عَسَمی اُن یَبُعَثَکَ رَبُّکَ مَقَاماً مَّحُمُونُدُا ٥

'' قریب ہے کہ مہیں تمہارارب ایسی جگہ کھڑا کرے جہاں سب تمہاری حمد کریں۔'' میں بعثت کا مطب کھڑا کرنا ہے۔

ٹانیا: چونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بچپن میں نبی ہونا دلائل کثیرہ سے ٹابت ہے لہذا بعثت کا لفظ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے استعال ہوتو اس سے اصطلاحاً اعلان نبوت مراد لیتے ہیں یعنی نبی تو آ پ صلی اللہ علیہ وسلم پہلے ہی تھے کین اعلان نبوت اب فر مایا۔ ثالثاً: اگر مولا نارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بھی بعثت کے لفظ کامعنی نبوت ہی مراد لینے پر مالاً: اگر مولا نارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بھی بعثت کے لفظ کامعنی نبوت ہی مراد لینے پر مصر ہیں تو یہ بات بھی ہمیں مُضر نہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ ضمون نگار نے خود نبوت کی دو صفیتیں بیان کی ہیں:

ا: تبليغ احكام والى

۲: الله تعالیٰ کے نزد یک مقام قرب والی

ہنم بھی چالیس برس کی عمر مبارک سے بل والے دور میں تبلیخ احکام لازم نہیں سمجھتے لہذا فیصلہ ہوگیا کہ آقاعلیہ السلام کی چالیس سال کی عمر مبارک سے قبل والی نبوت محص قرب الہی ، وحی خفی والی لیکن احکام شرعیہ کی تبلیغ کے بغیر والی نبوت تھی جبکہ زندگی کی چالیس بہاروں کو اپنے حسن دلبریں سے مستفیض فرمانے کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی جس حیثیت کا آغاز ہوا وہ وحی جلی اور تبلیغ احکام والی بھی تھی ۔ الغرض بعثت سے نبوت مراد لینا بھی ہمارے موقف کے خلاف نہیں اور مولا ناصاحب کومفیز نہیں۔

الجھا ہے پاؤل یار کا زلف دراز میں لو آپ اینے دام میں صاد آ گیا رابعاً: بعثت سےمرادظہورنبوت ہونے کااشارہ ہمیں فقاوی رضویہ سے بھی ملتا ہے۔امام احمد رضا خاں قادری فرماتے ہیں:

'' بلکه نمازشروع روز بعثت شریفه سے مقررومشروع ہے۔ حضورسیدعالم سلی الله علیہ وسلم پر اول بارجس وقت وحی اتری اور نبوت کریمہ فلا ہر ہوئی ۔ ''

(فتاوی رضویه، ج: ۲، قدیم، ص: ۹ ک ۱)

#### غرصه نبوت

مولانا صاحب کہتے ہیں کہ تمام سیرت نگاروں نے لکھا ہے کہ نی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کو معران دسویں سال ہوئی اگر سرکار ملی اللہ علیہ وسلم بچپن سے ہی نبی ہوں تو معراج نبوت کے بچاسویں سال کہنا جا ہے تھا۔

ہے نہ ہماری سابقہ تفقلوے قارئین پر بیرعیاں ہو چکا ہوگا کہ بیسوال بھی بالکل سطی ہے اور تحقیق ہے اس کا دور کا بھی تعلق نہیں۔ سیرت نگاروں نے اعلان نبوت کے بعد والی مدت کو پیش نظر رکھتے ہوئے ایبا لکھا ہے ورنہ آپ مسلی الله علیہ وسلم اب بھی بغیر کسی انقطاع کے نبی جیں۔ تو پھر تھیس (۲۳) برس لکھنے کا کیا مقصد ؟

مجم مواا نانے اپنے زعم میں اس دلیل کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وستے ہوئے لکھا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم آج نزند ونبیں علیہ وسلم آج نزند ونبیں میں۔

محترم قارتمن! اے کہتے ہیں الفضل ما شہدت بد الاغداء یعی فضیلت وہ ہے جس کی اعداء بھی موای دیں۔مولانا جس کلتہ کو ہمارے خلاف چیش کررہے ہیں ووان کے اپنے چیش کردوامتر اض کا مسکت جواب تابت ہورہا ہے۔

# جرائيل عليه السلام كانهآنا

فاضل محقق پھر لکھتے ہیں کہ حضرت جبریل علیہ السلام ٹئیس سال کے عرصہ میں چوہیں ہزار مرتبہ حاضر ہوں لیکن پہلے جالیس سال کی عمر میں ایک مرتبہ بھی حاضر نہ ہوں اس امر کی کیا تو جیہ فرما ئیں گے؟

جائزہ: اولاً: مولا ناصاحب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی جالیس برس کے بعدوالی نبوت متفق علیہ ہے جواب تک جاری ہے اور جاری رہے گی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کواس دار فانی سے پردہ فر مائے تقریباً پندرہ سوسال ہونے کو ہیں ، آپ اس طویل عرصہ میں حضرت جبریل علیہ السلام کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آنا ثابت کردیں۔

ٹانیا: آپ بھی بھی عالم ارواح میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بالفعل نبی تسلیم کرتے ہیں لہذا آپ بھی بھی عالم آپ اس طویل عرصہ میں حضرت جبریل علیہ السلام کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقا توں کی تفصیل بیان فرمائیں۔

ٹالٹاً: پچھلے صفحات میں ہم نے جواحادیث بیان کی ہیں اس میں حضرت جبرئیل علیہ السلام کے آنے کاذکرواضح طور پرموجود ہے۔ لیجئے ہم نے حضرت کی بیخواہش بھی پوری کر دی۔

# نبى اور تبليغ

فاضل مقالہ نگار نے بیاعتراض بھی وارد کیا ہے کہا گرنبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بجین میں نبی تصفو آ پ صلی اللہ علیہ وسلم نے تبلیغ کیوں نہیں فر مائی۔

جائزہ: اولاً: نبی کے لیے بلیغ فرمانا ایک مختلف فیہ مسئلہ ہے۔ محققین کی بیر آراء بھی ملتی ہیں کہ نبی کے لیے بلیغ شرط نہیں ، ملاحظہ فرمائیے:

امام احمد بن حجرانيتمي (التوفی:۱۲۲۳ هـ) فرماتے ہیں:

أُوْحِيَ اِلَيْهِ بِشَرْعٍ وَلَمْ يُؤْمَرُ بِتَبُلِيُغِهِ، فَانُ أُمِرَ فَرَسُولٌ آيُضاً ـ

(المنح المكيه، ص: 22)

آ پ علیه السلام (حضرت ایوب علیه السلام) کی طرف شریعت کی وحی بھیجی گئی لیکن اس کی تبلیغ کا حکم نہیں دیا گیا۔ پس اگر حکم دیا جا تا تو پھر آ پ علیه السلام رسول بھی ہوتے۔

۲: امام فخرالدین رازی کامختار بھی یہی ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔ (کبیر، ج: ۲۱، ص: ۱۸۲)

۳: علامه على قارى (التوفى: ۱۴ اه) ارشاد فرماتے ہيں:

إِذِ الرَّسُولُ مَنُ أُمِرَ بِتَبُلِيُغِ، وَالنَّبِيُّ مَنُ أُوْحِىَ إِلَيْهِ اَعَمُّ مِنُ أَنُ يُؤُمَرَ بِتَبُلِيُغِ أَمُ لاَ۔ (شرح فقه اکبر، ص: ٢٠)

رسول وہ ہے جسے تبلیغ کا حکم ہوا،اور نبی وہ ہے جس کی طرف وحی آئی عام ازیں کہ تبلیغ کا حکم ہوا ہو یانہیں ۔

٣: شخمحقق (التوفى:٥٢٠ه) تحريفر ماتے ہيں:

"و نبى بمذهب ايشان لازم نيست كه داعى و مبلغ باشد."

(اشعة اللمعات، ج: ٣، ص: ٢٣٢)

اوران (محدثین) کے ندہب میں نبی کے لیے داعی اور مبلغ ہونا ضروری نہیں۔

۵: علامه محمد السفارين صنبلي (التوفي: ۱۸۸۱ه) لکھتے ہيں:

''نبی وہ انسان ہے جس پرشریعت کی وحی کی جائے خواہ اس کوشریعت کی تبلیغ کا تھم نہ دیا جائے اور اگر اس کوشریعت کی تبلیغ کا تھم بھی دیا گیا ہوتو وہ مشہور مذہب کے مطابق رسول میں

بھی ہے۔ (لوامع الانوار، ج: ۱، ص: ۸، بحواله تبیان القرآن)

٢: علامه ابوعبد الله محمد بن قاسم الرصاع (التوفى: ١٩٨٥ هـ) لكصة بين:

نَبِى": أَي الشَّخُصُ الـمُنَبَّأَ، وَهُوَ الْمُخَبِّرُ: اَىُ اَلَّذِى أَخْبَرَهِ اللَّهُ تَعَالَى،

واعُلْمَه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَّا بِغَيْرِ وَاسِطَةٍ إِذَا سَمِعَ كَلاَمَهُ الْقَدِيْمَ الْآزَلِيَّ أَوُ بِوَاسِطَةٍ جِبُرِيُلَ عَلَيْهِ السَّلامُ \_

منہوم: نبی: ایباشخص جیے مطلع کیا جائے اور وہ ایبی ذات ہے جیسے خبر دی گئی ہویعنی ایباشخص جسے اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہویا، اسے علم دیا ہو کہ وہ نبی ہے چاہے وہ جبرائیل علیہ السلام کے واسطہ سے باان کے واسطہ کے بغیر بیر قدیم ازلی کلام سن لے۔

(تذكرة المحبين شرح اسماء سيد المرسلين، ص: ٥٣)

2: علامه شاه فضل رسول قادری (التوفی:۱۲۸۸ه) تحریر فرماتے ہیں:

"علامه سنوی نے" شرح جزائریہ" میں فر مایا نبوت کا مرجع اہل حق کے نزدیک ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے کسی بندہ کواس کی طرف وحی فر ما کرچن لیتا ہے۔ لہذا نبوت بواسط فرشتہ یا اس کے بغیر وحی الہی کو سننے کے ساتھ فاص ہے، پھر اگر اس کے ساتھ اس وحی کی تبلغ کا بھی تھم دیا جائے تو وہ رسول ہے۔" (المعتقد المنتقد (مترجم)، ص: ۱۹۱) مفتی شریف الحق امجدی تحریفر ماتے ہیں:

"اورجامع مانع تعریف بیه ہے:

نبی وہ بشر ہے جس کی طرف وحی ربانی آتی ہے وہ بلیغ کا مامور ہویا نہ ہوُرسول وہ ہے جس کے پاس وحی بھی آئے اور وہ بلیغ کا بھی مامور ہو۔ (نزبہۃ القاری جاص ۲۳۴)

٩: محمل الصابوني لكصة بين:

اَلنَّبِيُ هُوَ: اِنْسَانُ مِنَ الْبَشَرِ أَوُحَى اللهُ تَعَالَى اِلَيُهِ بِشَرُعٍ، وَلَكِنَّه ۖ لَمُ يُكَلَّفُ بِالتَّبُلِيُغِ وَأَمَّا الرَّسُولُ فَهُوَ: اِنْسَانُ مِنَ الْبَشَرِ، أَوُحَى اللهُ تَعَالَى اِلَيْهِ بِشَرُعٍ، وَاَمَرَ بِتَبُلِيُغِهِ.

نی وہ انسان ہے جس کی طرف اللہ تعالیٰ شریعت کی وحی بھیجے لیکن اے شریعت کی تبلیغ کا marfat.com مكلّف نه كیاجائے اور رسول وہ انسان ہے جس كی طرف اللّہ تعالیٰ شریعت كی وحی بھیجے اور اس كی تبلیغ كابھی اسے تحكم دے۔ (النبو ۃ و الانبیاء ، ص: ۷ ا)

ثانیا: اگر تبلیغ کرنا نبی کے لیے ضروری ہوتو پھروہ بھی امرالہی ہی کے تابع ہوگا جس طرح نبی کا آنامرالہی کے تابع ہوتا ہے۔ لہذا جب الله تعالی نے چاہا ہے پیارے حبیب صلی الله علیہ وسلم کو تبلیغ کا تھم ارشاد فرمادیا ، اس سلسلہ میں امام ابو الحسن علی بن محمد الماوردی (المتوفی: ۲۵۰ ھ) لکھتے ہیں:

وَإِذَا نُزِلَ الْوَحُى عَلَى الرَّسُولِ وَعُيِّنَ لَه ' زَمَانُ الْإِبُلاَعِ لَمُ يَكُنُ لَه ' تَقُدِيُهُه ' عَلَيْهِ وَلاَ تَأْخِيْرُه ' عَنُهُ وَإِنْ لَمْ يُعَيَّنُ لَه ' زَمَانُه ' فَعَلَيْهِ تَبُلِيُغُه ' فِى أَوَّلِ أَوْقَاتِ إِمُكَانِهِ . (اعلام النبوة، ص: ٣٢)

یعنی جب رسول پروحی نازل کی جائے اور اس کے لیے بلیغ کاوقت بھی معین کردیا جائے تو

ان کے لیے اس سے تقدیم و تاخیر جائز نہیں اور اگر ان کے لیے اس کا وقت معین نہ

کیا جائے تو ان کے لیے قریب ترین ممکنہ اوقات میں اس کی تبلیغ لازم ہوتی ہے۔

قارئین محترم! یہ بات بھی پیش نظرر ہے کہ تبلیغ کرنے اور تبلیغ کے شرط ہونے میں بہت فرق

ہے۔ مثلاً ہم کہتے ہیں کہ نبی کے لیے صاحب کتاب ہونا شرط نہیں اس کا یہ مطلب نہیں کہ نبی صاحب کتاب ہونا شرط نہیں اس کا یہ مطلب نہیں کہ نبی صاحب کتاب ہونا شرط نہیں اس کا یہ مطلب نہیں کہ نبی صاحب کتاب ہونا شرط نہیں اس کا یہ مطلب نہیں کہ نبی صاحب کتاب نبیں ہوتا۔ مزید بران:

- o ما کان و ما یکون کاعلم نبی کے لیے شرط ہونا اور بات ہے اور کس نبی کا ما کان و ما یکون کی خبریں بتانا پچھاور
- o علوم خمسہ کاعلم نبی کے لیے شرط ہونے اور کسی نبی کےعلوم خمسہ کی خبریں بتانے میں زمین و آسان کا فرق ہے۔

ای طرح انبیاء علیهم السلام کے بلیغ کرنے اور ان کے لیے بلیغ کے شرط ہونے میں واضح

فرق ہے۔

ٹالٹاً: حیالیس سال ہے قبل والی نبوت تبلیغ احکام کے بغیر والی تھی جبکہ حیالیس برس کے بعد والی تبلیغ احکام والی۔

رابعاً: جب آپ کے اپنے موقف کے مطابق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نبی بننے کے بعد بھی تین سال تک تبلیغ نہ کی تو مولا ناصاحب نبی ہوتے ہوئے چالیس سال تک تبلیغ نہ کرنے میں کون سامحال لازم آتا ہے۔

ایک مقام پر لکھتے ہیں کہا گر کہا جائے کہ یہاں آپ کو تبلیغ کا حکم نہیں دیا گیا تھا تو حکم تو عالم ارواح میں بھی نہیں دیا گیا تھا۔

جائزہ: مولاناصاحب بلعالم ارواح کی یہ بات آپ تک کیسے پہنچ گئی ہے۔ کیااللہ تعالیٰ معاذ اللہ آپ کو بتا کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیتا ہے یا آپ نے وہاں اپنے خاص نمائندے چھوڑے ہیں۔ نمائندے چھوڑے ہیں جوآپ کووہاں کی خبریں پہیم پہنچاتے ہیں۔

اور نبی کریم کھتے ہیں کہ آج کے مصنوعی اولیاءا پنی ولایت کا ڈھنڈورا پیٹنے بھرتے ہیں اور نبی کریم کی کم سلی اللہ علیہ وسلم سے نبی ہموکر جالیس سال تک خاموش رہیں بیناممکن ہے۔

جائزہ: اولاً: مولانا! اللہ تعالیٰ نے جو کہ سچا خالق ہے، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعد تقریباً چھ سو سال تک کوئی نبی مبعوث نہیں فر مایا جبکہ ان دنوں بت پرسی عام تھی اور خود اللہ تعالیٰ کے گھر کعبشریف میں بہ کثرت بت موجود تھے۔ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی راہنمائی کے لیے اس طویل عرصہ میں کوئی رسول نہیں جھیجا، آخر کیوں؟

ٹانیا: جس طرح اس طویل عرصہ کے دوران نبی مبعوث نہ فرمانا اور امر تبلیغ کوموقوف رکھنا ہمی برحکمت تھا۔ای طرح مزید چالیس سال تک امر تبلیغ کوموقوف رکھنا بھی بہنی برحکمت تھا۔ اس بارہ میں آپ کواتنا تینج یا ہونے کی ضرورت نہیں کیونکہ کُلُ اَمُرِ مَرُ هُوُن ' بِاَوُ قَاتِهِہ

# ع اے رضا ہر کام کا ایک وقت ہے حضرت خضرعلیہ السلام کی تبلیغ

مضمون نگار اس سوال که حضرت خضر علیه السلام نبی تنصیکن آپ نے تبلیغ نہیں فر مائی ، کا جواب دیتے ہیں لکھتے ہیں کہ:

ا بنليه السلام كى نبوت قطعى نبيل -

جائزہ: مولانا صاحب! اس بات ہے حضرت خضر علیہ السلام کونبی ماننے والے محققین کا نظریہ تو سامنے آگیا کہ ان کے نزدیک نبی ہونے کے لیے بلیغ شرط نہیں۔

ان کے دور میں موئی علیہ السلام اور ہارون علیہ السلام موجود تھے تو پھران کو تبلیغ کی کیا
 ضرورت تھی۔

جائزہ: اگر ایک نبی علیہ السلام کی موجودگی میں دوسرے نبی علیہ السلام تبلیغ کر سکتے ہیں تو دو انبیا بملیہاالسلام کی موجودگی میں تیسرانبی علیہ السلام تبلیغ کیوں نبیس کرسکتا۔

علم غيب اور قر آن

فاضل مقالہ نگار نے بینکتہ آفرین بھی کی ہے کہ نبی کریم تسلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب کا ذریعہ قرآن پاک ہے اور قرآن پاک کانزول جالیس سال بعد ہوا۔

جائزہ: قارئین مختشم! مولانا صاحب کواس مقام پر بھی زبردست تسامح ہوا ہے کیونکہ ہمارااور ہمارے اکابرین کامؤ قف یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کاعلم کلی نزولِ قرآن کے ضمن میں تدریجا تحمیل قرآن مقدس کے ساتھ مکمل ہوااور مطلقاً علم غیب کا حصول نزولِ قرآن مقدس یر منحصر وموقو ف نہیں۔ تفصیل ملاحظ فرمائیں:

اوا!: اس بات میں تمام اہل اسلام متفق ہیں کہ اعلان نبوت سے پہلے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کاعلم تھااور ذات حق خود غیب الغیب ہے۔

اور کوئی غیب کیا تم سے نہاں ہو بھلا جب نہ خدا ہی چھپا تم پہ کروروں درود

ٹانیا: اس بات پربھی اہل اسلام کا اتفاق ہے کہ تمام انبیاء کرام علیہم السلام قبل از اعلان نبوت مومن ہوتے ہیں اور ایمان نام ہے تصدیق کا اور تصدیق علم کی اقسام میں سے ایک قشم ہے۔ نیز ایمان کا مصداق اس کے سوانہیں کہ اللہ تعالیٰ کو وحدہ لاشریک مانا جائے اور کم از کم حیات بعد الموت کا اقر ار ہواور بید دونوں چیزیں امور غیب سے ہیں۔ لہذا جب انبیاء کم حیات بعد الموت کا قر ار ہواور بید دونوں چیزیں امور غیب سے ہیں۔ لہذا جب انبیاء کرام علیہم السلام بعثت سے قبل مومن ہوتے ہیں تو ماننا پڑے گا ہمارے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دی جلی سے قبل بھی غیب کاعلم تھا۔

اب آیئاس باره میں اکابرعلماء دین کانظریه ملاحظه فرمائیں:

امام قرطبی (الهتوفی: ۲۶۸ هه) لکھتے ہیں:

وَالصَّوَابُ اَنَّهُمُ مَعُصُومُ وَمُونَ قَبُلَ النَّبُوَّةِ مِنَ الْجَهُلِ بِاللهِ وَصِفَاتِسِهِ وَالتَّشَكُكِ فِي شَىءٍ مِنُ ذَٰلِكَ۔

صحیح بات بیہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام نبوت سے پہلے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کے بارے میں جہل اورشک سے معصوم ہوتے ہیں۔ میں جہل اورشک سے معصوم ہوتے ہیں۔

آ ب عليه الرحمه مزيد لكصته بين:

''احادیث و آثارے ثابت ہے کہ انبیاء کیہم السلام یوم ولادت سے ہی اس نقص سے پاک ہوتے ہیں۔ وہ تو حید اور ایمان پر پیدا ہوتے ہیں اور ان کے قلوب پر انو ارمعارف پاک ہوتے ہیں۔ وہ تو حید اور ایمان پر پیدا ہوتے ہیں اور ان کے قلوب پر انو ارمعارف اور الطاف سعادت کا بجپن سے بعثت تک فیضان ہوتار ہتا ہے۔''

(الجامع القرآن، ج: ١١، ص: ٩٠)

علامه آلوی حفی (الہتوفی: ۲۵۰۱ه )ارشادفر ماتے ہیں:

لِانَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وسلَّمَ لَمُ يَزَلُ مُوْحَىٰ اِلَيْهِ وَانَّه عليه الصَّلُوةُ والسَّلامُ

مُتَعَبِد' بِمَا يُوُحِى إِلَيْهِ۔ (روح المعانی، ج: ۲۵، ص: ۸۲)
کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر مسلسل (بعثت سے قبل اور بعد) وحی ہوتی رہی اور حضور صلی
اللہ علیہ وسلم بعثت سے پہلے اس وحی کے مطابق عبادت کرتے تھے جو آپ صلی اللہ علیہ
وسلم پرنازل ہوتی تھی۔

٣: قاضى ثناء الله ياني بني (التوفى:١٢٢٥ه) لكصة بن

أَنَّ اَهُ لَ الْعِلْمِ اِتَّفَقُوا عَلَى أَنَّ الْآنُبِيَاءَ عليهم السلام كَانُوُا مُلُهَمِيُنَ مِنَ اللهِ تَعَالَى بِالْإِيْمَانِ بِالصَّانِعِ الْمُتَوَجِّدِ بصِفَاتِ الْكَمَالِ الْمُنَزَّهِ عَنِ النَّقُصِ وَالزَّوَالِ. (تفسير مظهرى، ج: ٨، ص: ٢٥)

ر رو ب رسیر سهری بین اتفاق ہے کہ انبیاء کیم السلام کی طرف اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اللہ مالی کی طرف ہے خالق کا کا اس بارہ میں اتفاق ہے کہ انبیاء کیم السلام کی طرف اللہ تعالیٰ کی طرف ہے خالق کا سکات کی نقص وزوال ہے منزہ صفات کمالیہ کے بارہ میں الہام ہوتار ہتا ہے۔

پس ٹابت ہوا کہ اعلان نبوت سے پہلے بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم پروحی کی جاتی تھی اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کوغیب ہے مسلسل نوازا جاتا تھا۔

ثالثاً: مولاناصاحب نے اس مقام پر نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے علوم غیب کا ذریعہ محض قرآن مجید ایعن و جی جلی کو ثابت رکھا اور وی خفی کا قطعا ذکر نہیں کیا۔ مولا ناکیا آپ و جی خفی کے ذریعے حاصل شدہ علم کو علم تصور نہیں کرتے یا و جی خفی کو آپ صلی الله علیہ وسلم کے علم کا ذریعے نہیں سبجھتے ؟ علامہ علی قاری علیہ الرحم آیت کریمہ من لم نقصص علیک کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں :

الکھ نے اللہ منہ فی منہ و التّفی منہ و التّفی منہ و التّفی منہ و الله منہ الله بحمال او النّفی منه یا الو حی اللّف می الله منہ و اللّف کی الله منہ و الله و الل

پس ٹابت ہوا کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے علم کا ذریعہ وحی تفی بھی ہے۔

غنچ ، جی کے چئے جو دنی کے باب میں

ببل سدرہ تو ان کی ہو سے بھی محرم نہیں

رابعاً: علامہ عمر بن احمد الخریوتی کھتے ہیں:

لِاَنَّه ' تَعَالَى خَلَقَ اِبُتِدَاءً رُوْحَهُ عَلَيُهِ السَّلاَمُ وَوَضَعَ عُلُومَ الْاَنْبِيَاءِ وَعِلْمَ مَاكَانَ وَمَا يَكُونُ فِيُهِ ثُمَّ خَلَقَهُمُ فَأَخَذُوا عُلُومَهُمُ مِنْهُ عَلَيْهِ السَّلاَمِ۔

(عقيدة الشهده شرح قصيده برده، ص: ٨٣)

کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ابتداءرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح پاک کوتخلیق فر مایا اور اس میں علوم انبیاء علیہم السلام اور ما کان و ما یکون کاعلم رکھ دیا پھر انبیاء علیہم السلام کو پیدا فر مایا پس انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے علوم حاصل کئے۔

قارئین مختشم! ہمارے پاس اس مسئلہ کے بارہ میں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم کا ذریعہ محض قرآن مقدس ہی نہیں، قرآن وسنت سے کثیر دلائل موجود ہیں اور اس امر پر سورۃ شوریٰ کی آیت نمبرا کبھی شاہد عادل ہے ہم نے محض خوف طوالت کی وجہ سے یہاں اس کا اجمالا بیان کیا ہے۔ مکر رنز ول نبوت

قارئین کرام! مولا ناصاحب نے اپنے مضمون میں کچھالیی عبارات بھی پیش کی ہیں جن میں جالیس برس کی عمر مبارک کے وقت نبوت کے نزول کا ثبوت ماتا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ کسی چیز کے نزول کا ثبوت ماتا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ کسی چیز کے نزول سے اس کے پہلے نزول کی یا پہلی حیثیت کی نفی کیسے لازم قرار پاتی ہے۔ سورة فاتح کا نزول دومرت ہوا، قرآن مقدس میں متعدد آیات ایسی ہیں جو کئی کئی بار نازل ہو کیں ۔ حضرت جریل علیہ السلام ہرسال رمضان میں سارا قرآن لاتے تھے۔ ملاجیون حفی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں :

السلام ہرسال رمضان میں سارا قرآن لاتے تھے۔ ملاجیون حفی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں :

(نور الانوار، ص: ۵)

آ پ صلی الله علیه وسلم پر جبریل علیه السلام ہر سال رمضان مبارک میں یک دم سارا قرآن کے کرنازل ہوتے تھے۔

ٹانیا: حالیس برس سے قبل والی نبوت تبلیغ احکام کے بغیر والی تھی اور حالیس سال کی عمر مبارک کے وقت نازل ہونے والی نبوت با قاعدہ تبلیغ احکام والی تھی۔

ٹالٹاً: جالیس سال سے بلمحض وحی خفی یا القاء وغیرہ کا نزول ہوتا جبکہ جالیس برس کی عمر مبارک کے بعد وحی جلی کا نزول بھی شروع ، و گیا۔

رابعاً: حالیس سال قبل والی نبوت با قاعدہ تفصیلی شرعی احکامات کے بغیر والی تھی جبکہ جالیس برس کے بعد والی نبوت وہ نبوت تھی جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر شریعت کے تفصیلی احکامات نازل ہوئے۔

الغرض بدروش تطبیق ان تمام حوالہ جات کا وافی وشافی جواب ہے جن سے مولا نانے مختلف بزرگوں کے حوالے سے جالیس برس کی عمر مبارک کے وقت رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لیے نبوت کا حصول ثابت کیا ہے۔

آ خرمیں دعا ہے کہ اللہ تعالی اپنے حبیب کریم علیہ الصلوٰ ۃ والتسلیم کے طفیل ہم سب کو دین حق پر استقامت اور اس کی خدمت کی تو فیق انیق مرحمت فر مائے اور جنت الفردوس میں مالک خلد صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ نصیب فر مائے۔ آمین

## بسم الله الرحمن الرحيم

# شیخ الحدیث علامه اشرف سیالوی دامت بر کاتهم العالیه کی کتاب ' تحقیقات'' کاتحقیقی جائزه

ص٢٣: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم لاربعين سنة ـ

جواب: یہاں بعث کالفظ استعمال کیا گیا ہے جو کہ لفظ محمل ہے اور حضرت کے موقف پر قطعی دلالت نہیں کرتا ہے۔

اى جعل مبعوثاً الىٰ الخلق بالرسالة \_

جواب: یبال علامه علی قاری رحمة الله علیه نے جالیس برس کی عمر مبارک کے وقت رسالت کے حصول کا قول کیا ہے جبکہ ہمارا دعوٰ ی نبوت کا ہے۔لہذا یہ قول حضرت کو مفید نہیں اور ہمیں مضرنہیں۔

والاظهر انه كان قبل الاربعين وليا ثم بعد هاصار نبياثم صار رسولاً.
 (مرقات، ج: ۳، ص: ۴۸)

جواب: اولاً: علامه على قارى نے لکھا ہے کہ زیادہ ظاہر سے ہے کہ آ ب چالیس سال پورے ہوئے سے پہلے ولی تھے۔ یہاں آ پ نے نبوت کے قول کو غلط قر ارنہیں دیا بلکہ ظاہر کی نفی بھی نہیں فر مائی صرف اظہر فر مایا ہے جس کا مطلب ہے کہ زیادہ ظاہر بات سے ہوئا نایا عبارت کے سیاق وسباق کو مدنظر رکھتے ہوئے سے احتمال بھی ہے کہ سے قول سید کا انیا عبارت کے سیاق وسباق کو مدنظر رکھتے ہوئے سے اور یہی آ پ کا مختار ہے۔ ہا دراس پر شاہر آ پ کی شرح فقد اکبر والی عبارت ہے اور یہی آ پ کا مختار ہے۔ ملاحظ فر مائیں:

وَفِيْهِ دَلاَ لَة ' عَـلَى أَنَّ نُبُوَّتَه ' لَمُ تَكُنُ مُنْحَصِرَة ' فِيْمَا بَعُدَ الْارْبَعِينَ كَمَا

قَالَ جَمَاعَة ' بَلُ اِشَارَة ' اِلَى اَنَّه ' مِنُ يَّوُمٍ وِلاَدَتِهٖ مُتَّصِفٌ بِنَعُتِ نُبُوَّتِهٖ.

(شرح فقه اكبر، ص: ٢٠)

اس میں اس بات کی دلالت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت جالیس سال کی عمر کے بعد کے لیے خصر نہیں جیسا کہ ایک جماعت نے کہا بلکہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے یوم ولا دت ہی سے متصف بنبوت تھے۔

ایک فتمتی مشوره

اس کے جواب میں حضرت شیخ الحدیث کے صاحب زادے علامہ غلام نصیرالدین فرماتے ہیں: کیا ہم ان سے اس مقام پراس انصاف کی تو قع رکھ کے ہیں کہ وہ اس مسلہ میں بھی ان کی آخری کتاب کے حوالے کو ہی معتبراور مستند ہم جھیں؟ (ص:۲۱۲) جواب خیم ماروش دل ماشاد ۔ حضور! ہم اس مقام پر بھی حسب سابق انصاف ہے کام لیتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ ہم آپ کے اس قیمتی مشورے کودل کی اتھاہ گہرائیوں سے سلیم کرتے ہوئے شرح شفا کا مطالعہ کرتے ہیں۔ لہذا آیے اس کی جلد نمبر ا، صنایم کرتے ہوئے شرح شفا کا مطالعہ کرتے ہیں۔ لہذا آیے اس کی جلد نمبر ا، صنایم کرتے ہوئے شرح شفا کا مطالعہ کرتے ہیں۔ لہذا آیے اس کی جلد نمبر ا، صنایم کرتے ہوئے شرح شفا کا مطالعہ کرتے ہیں۔ لہذا آیے اس کی جلد نمبر ا،

إِنَّ إِعْطَاءَ النَّبُوّةِ فِي سِنِّ الْأَرْبَعِينَ غَالِبَ الْعَادَةِ الْإِلْهِيَّةِ وَعِيْسَى وَ يَحْيَى خُصًا بِهِلَةِ هِ الْسَمَرُ تَبَةِ الْجَلِيُلَةِ كَمَا اَنَّ نَبِينَا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم خُصَّ بِهَا وَرَدَ عَنُهُ مِنْ قَوْلِهِ كُنْتُ نَبِيًّا وَأَنَّ ادَمَ لَمُنْجَدِلٌ بَيْنَ الْمَاءِ وَالطِيْنِ. بِمَا وَرَدَ عَنُه مِنْ مِنْ قَوْلِهِ كُنْتُ نَبِيًّا وَأَنَّ ادَمَ لَمُنْجَدِلٌ بَيْنَ الْمَاءِ وَالطِيْنِ. بِمَا وَرَدَ عَنُه عِلَي بِهِ بِي كَمْ مِن بُوتِ عطا كرنا الله تعالى كى غالب عادت كريه ب اور حضرت عيلى ويجي علي الله عادل موت عطا فرا م كواس مرتبه جليله كساته خاص فر ماليا كيا (يعن ان كو بَين مِن بَي نَبُوت عطا فرا وي كن زراقم) جيها كه مارے ني صلى الله عليه وسلم كواس مقام كے ليے خاص فر ماليا كيا جيها كه آپ صلى الله عليه وسلم كا ارشاد ہے: مِن اس

۳:

وفت بھی نبی تھاجب آ دم علیہ السلام آب وگل میں جلوہ گر تھے۔

لیجے حضرت اب تو ہمارا موقف حضرت علی قاری کی آخری کتاب ہے بھی روز روشن کی طرح واضح ہو گیا ہے۔لہذا کیا ہم اب آپ سے بھی یہاں انصاف کی تو قع کر سکتے

بين كه آپ اب بلا قبل و قال و كنژت سوال آ قاءِ دوعالم حضرت محمصلی الله عليه وسلم

کے لیے بیدوصف کریمہ ومرتبہ جلیلہ سلیم فرمائیں گے۔ دیدہ باید!

نوٹ: قارئین محترم!اس سلسلہ میں درج ذیل نکات نفس مسئلہ کو سمجھنے اور چندا ہرا دات کور فع کرنے میں ممدومعاون ثابت ہوں گے ،غور فرما ئیں:

حضرت علامہ علی قاری نے نہایت صراحت کے ساتھ شرح فقدا کبر میں اور پھر شرح شفاء میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چالیس سال کی عمر مبارک سے قبل نبی تسلیم کیا ہے لہٰذا فریق مخالف بھی اس قد رصراحت کے ساتھ ان کامحض ایک قول پیش کر دیں کہ انھوں نے فر مایا ہو کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اینے بچپپن میں نبی نہ تھے۔

شرح نقد اکبر میں حضرت علامہ علی قاری نے واضح طور پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ولادت ہے ہی نبی سلیم کیالیکن اس کے باوجود آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ماقبل النبو ہ وغیرہ کی اصطلاح استعال کی ہے۔ پس ثابت ہوا کہ اگر محد ثین و مفسرین نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے یہ اصطلاح استعال کرتے ہیں تو اس سے مفسرین نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے یہ اصطلاح استعال کرتے ہیں تو اس سے ہرگزیہ ثابت نہیں ہوتا کہ آپ اپنے بین میں نبی نہ تھے بلکہ ہمیں یہاں لفظ 'اعلان' مقدر شلیم کرنا پڑے گا۔

اس طرح شرح شفامیں آپ نے بھروا شگاف الفاظ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جالم کو جالم کو جالم کو جالم کی عمر پاک ہے قبل نبی تسلیم کیا اور اس پر حدیث کنت نبیا الحدیث ہے الحدیث میں استدلال کیا۔ اس شرح شفامیں آپ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بعثت کا

لفظ استعال کیا۔ نیز وہ تمام ابحاث کیں جن سے شخ الحدیث صاحب نے اپی فہم کے مطابق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جالیس برس کی عمر مبارک سے قبل نبی نہ ہونا ثابت کیا۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ لفظ بعثت سے بھی اعلان نبوت مراد ہے نہ کہ عین اس وقت نبی بنانا۔ نیز ان تمام ابحاث سے ہرگزیہ ثابت نہیں ہوتا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پہلے نبی نہ تھے جسیا کہ حضرت نے سمجھا۔

ص ۲۵: اگرآپ نبی اور رسول تنصح تو تبلیغ فرماتے۔

جواب: اس مسئلہ کی وضاحت کے لیے ملاحظ فرما ئیں صفحہ نمبر 115 تاصفحہ نمبر 117۔

ص٢٦: عالم ارواح كے احكام جدا گانه بيں۔

جواب: اس كاجواب كتاب مذاكے صفحه نمبر 60 تاصفح نمبر 65 كامطالعة فرمائيں۔

عالم ارواح میں تمام لوگوں نے الست بر بم کے جواب میں بلی کہااور یہاں آ کر پھر
ایمان لانے کے ساتھ مکلّف بھی ہیں تو کیا آپ کے نز دیک رسول الله صلی الله علیه
وسلم کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ کیا آپ صلی الله علیه وسلم بھی یہاں آ کر دوبارہ ایمان
لانے کے ساتھ مکلّف تھے؟

ص ٢٦: نبي پراظهار نبوت لازم ہوتا ہے؟

جواب: اس سلسله میں ہماری گزارشات ملاحظه فرمائیں:

اولاً: نبی پراظہار نبوت اس وقت لازم ہوتا ہے جب اللہ تعالیٰ اس کا اذن سمادر فرمائے۔ اگر اظہار نبوت بعد از ثبوت نبوت اذن الہیہ کے بغیر ہی واجب ہوجا تا ہے تو قرآن و حدیث سے اس پردلیل پیش کریں۔

ٹانیا: کیا جالیس برس بعداعلان واظہار نبوت کے سلسلہ میں تحکمت کا ملہ اور مصلحت تامہ کا ملہ کی توجیہ فاسد ہے؟ جب کہا ہے مدعی کو ثابت کرنے کے لیے آپ تحکمت کا ملہ کی

توجیہ بہذات خوداس سے پچھلے صفحہ پردے جکے ہیں۔کیااس طرح کی توجیہات آپ کے لیے ہی مخصوص ہیں۔

ثالثاً: جمھور کے قول کے مطابق حضرت خضر علیہ السلام نبی ہیں لیکن آپ نے بھی اظہار نبوت نہ موایات کے مطابق حضرت خضر علیہ السلام نبی ہیں لیکن آپ نے بھی اظہار نبوت نہ کرنے کی وجہ سے نبوت کے مقام سے معزول ہوجا کمیں گے؟ (العیاذ باللہ)

نکتہ: حضرت شیخ الحدیث حضرت خضرعلیہ السلام کے بارہ میں فرماتے ہیں: ''ان کا دائر ہ کا راور ہے اور شریعت ظاہر والوں کا دائر ہ کا راور ہوتا ہے۔''

جواب: قارئین مکرم! یہ بات تو ٹابت ہوگئ کہ ہرنبی کے لیے اظہار نبوت شرط نہیں نیزیہ کہ اگر نبی حکمت خداوندی کے تحت نبوت کا اظہار واعلان نہ فرمائے تو اس سے اس کے منصب نبوت میں کوئی فرق نہیں آئے گا۔

ٹانیا: پہلامرحلہ نبوت کے تحقق کا ہوتا ہے پھر فرائض نبوت ادا کرنے کا۔ان کا دائرہ کاریا شانیا: پہلامرحلہ نبوت کے احکام مختلف سے لیکن تھے تو نبی۔ دیکھیے مدارس میں کوئی تفسیر پڑھا ۔ یا حدیث،فقہ پڑھائے یا ادب وہ استاد ہی کہلائے گا۔اگر چہ ہرایک استا ، کے دائرہ کار میں فرق ہے۔ میں فرق ہے۔

ص۳۸: حضرت شیخ الحدیث جالیس سال تک اعلان نبوت نه فر مانے کوتقیہ قرار دیتے ہیں۔ جواب: اس ضمن میں ہماری معروضات درج ذیل ہیں:

اولاً: ہرنجی اللہ تعالیٰ کے اذن کے بعد ہی تبلیغ کا فریضہ سرانجام دیتا ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کی امری تبلیغ کا حکم صادر فر مادے تو انبیاء کرام علیہم السلام وقت معین پراس حکم کی تبلیغ فر ما دیتے ہیں اس اصول کی مکمل وضاحت کے لیے ہم امام ماور دی کی عبارت صفحہ 117 پر مہم بین اظرین کر چکے ہیں۔ لیکن اگر اللہ تعالیٰ نے کسی مصلحت کی بنا پر کسی حکم کے اظہار

ے منع فر مایا ہوتو یہ جزمی بات ہے کہ انبیاء کیہم السلام اس حکم کا اظہار نہیں فر ماتے۔ ثانیا: اگر کسی حکم کو کسی مصلحت کے تحت بیان نہ کرنا تقیہ ہے تو پھر دیکھیے اس تقیہ کی ز دمیں کون کون می ہستیاں آتی ہیں:

رسول الشملى الشدعليه وسلم نے حضرت معاذبن جبل رضى الشدعنه سے ارشادفر مايا:
مَامِنُ اَحَدٍ يَشُهَدُ اَنُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ صِدُقًا مِنُ قَلْبِهِ

اللَّ حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى النَّارِ، قَالَ يَا رَسُولَ اللهِ اَفَلا اَخْبِرُبِهِ النَّاسَ

فيستَبُشِرُوا؟ قَالَ إِذًا يَتَّكِلُوا وَاخْبَرَ بِهَا مُعَاذٌ عِنْدَ مَوْتِهِ تَاثُماً.

(بخاری، ج: ۱، دقم: ۱۲۸، مسلم، ج: ۱، دقم: ۱۲۸، مسلم، ج: ۱، دقم: ۱۳۵ جو شخص بھی صدق دل ہے گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محرصلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں تو اللہ تعالیٰ اس کو جہنم پر حرام کر دے گا۔ عرض گزار ہوئے کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! کیا میں لوگوں کو بتا دوں تا کہ وہ خوش ہوجا کیں؟ فرمایا کہ وہ ای پر تکمیہ کرلیں گے۔ حضرت معاذرضی اللہ عنہ نے اپنی وفات ہوجا کیں؟ فرمایا کہ وہ ای پر تکمیہ کرلیں گے۔ حضرت معاذرضی اللہ عنہ نے اپنی وفات کے قریب گناہ ہے نیچنے کے لیے یہ بات بتادی۔ حضور والا! اب ذراار شاد فرما کیں:

ن کیارسول الله صلی الله علیه وسلم نے حضرت معاذ کوتقیه کاحکم فر مایا؟ (معاذ الله)

کیاحضرت معاذرضی الله عنه نے ساری عمرتقیه کرتے گزاری؟ (معاذالله)

کیا رسول الله صلی الله علیه وسلم اینے امتیوں کو پینجیا کرخوش نہیں کرنا چاہتے تھے
 حالا نکمہ آپ سلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے بَشِورُو ا؟

الجھا ہے پاؤں یار کا زلف دراز میں لو آپ اینے دام میں صیاد آ گیا

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عندار شادفر ماتے ہیں :

حَفِظُتُ مِنُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وِعَاءَ يُنِ فَامَّا اَحَدُهُمَا فَبَعَثُتُهُ ، وَامَّا الآخِرُ فَلَوُ بَعَثُتُه ، قُطِعَ هذَا الْبُلُعُومُ . (بحاری ، ج: ۱ ، رقم: ۱۲) من مين نے رسول الله سلى الله عليه وسلم سے دو تصليم محفوظ كے -ايك علم كوتو مين نے لوگوں ميں پھيلا ديا ، اوراگر دوسرے كو پھيلا دول تو ييزخره كا شديا جائے گا۔

کيا حضرت ابو ہريرہ رضى الله عند نے دوسرى قتم كاعلم ظاہر نه كرك تقيه كيا؟

حضرت على رضى الله عندار شادفر ماتے ہيں كرسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشا وفر مايا:

اَبُوبَ كُو وَ عُهُ مَنُ سَيِّ لَهَ اللهُ عَلَى مَا دَامَ حَيَّيْنَ وَ الْهُ رُعِيْنَ وَالْآخِوِيُنَ الْآ

(ابن ماجه، ص: ۱۰ ترمذی، ج: ۲، ص: ۲۰ ا ابو بکراور عمر رضی الله عنها جنت کے بوڑھوں کے سردار بیں خواہ وہ اولین ہے ہوں یا آخرین ہے سوائے نبیوں اور رسولوں کے۔اے علی جب تک بید دونوں زندہ رہیں انہیں یہ بات نہ بتانا۔

فرماتے ہیں ہے دونوں ہیں سردار دوجہاں ۔ اے مرتضی عتیق و عمر کو خبر نہ ہو کیا آپ سلی اللہ عنیق و عمر کو خبر نہ ہو کیا آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے خود بھی تقیہ پڑمل کیا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بھی اس کی تعلیم دی؟ (معاذ اللہ)

حضرت ابوبکرصدیق رضی الله عنه نے ایک شخص کے خواب کی تعبیر بیان فر مائی پھراس کے بعد رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے عرض کی ۔

فَاخْبِرُنِي يَا رَسُولَ اللهِ بِاَبِي اَنْتَ اَصَبُتُ اَمُ اَخُطَاتُ؟ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَصَبُتَ بَعُضًا وَاَخُطَاتَ بَعُضًا قَالَ فَوَاللهِ لَتُحَدِّثَنِي بِالَّذِي اَخُطَابُ قَالَ لاَ تُقْسِمُ . (بخارى، ج: ٢، رقم: ٢٣ مى)

پس یارسول اللہ! مجھے بتائے میراباپ آپ پر قربان کہ میں نے درست کہا یا غلطی کی ہے؟ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ بعض با تیں درست اور بعض با تیں علط بتائی بیں ۔عرض گزار ہوئے کہ خداکی قتم! مجھے وہ با تیں ضرور بتاد یجئے جو میں نے غلط بتائی بیں ۔فر مایا کو قتم نہ دو۔

حضرت! کیا آپ صلی الله علیه وسلم نے اپنے'' جگری دوست اور سرایا اخلاص یار'' کو باوجوداس کے کہ انھوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوشم دی پھر بھی جوغلط بات تھی نہ بتا کرمعاذ اللہ تقیہ کا سہارالیا ہے؟

امام ابن حجرعسقلانی (متوفی:۸۵۲ھ) لکھتے ہیں:

بَـلُ يَـحُتَـمِـلُ أَنُ يَّكُونَ اِطَّلَعَه وَلَمْ يَأْمُرُه أَنَّه يَطَّلِعُهُمْ وَقَدُ قَالُوا فِي عِلْمِ السَّاعَةِ نحو هٰذَا وَاللهُ أَعُلَمُ.

بلکہ احتمال ہے کہ آپ کوروح کی حقیقت پرمطلع فر مایا ہواور آپ کولوگوں کو اطلاع دینے کا حکم نہ دیا ہو،اورعلم قیامت کے متعلق بھی انھوں نے ای طرح کہا ہے۔

(فتع الباری، ع: ۹، ص: ۳۵۳، ارشاد الساری، ج: ۷، ص ۲ ۱۳) علامه جلال الدین سیوطی (متوفی: ۱۱۱ هه) لکھتے ہیں:

ذَهَبَ بَعُضُهُمُ اللَّى أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُوْتِى عِلْمُ الْحَمْسِ آيُضًا وَعِلْمُ وَقُتِ السَّاعَةِ وَالرُّوْحِ وَآنَهُ أَمِرَبِكَتُمِ ذَلِكَ.

بعض علماء نے بیان کیا ہے کہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کوامور خمسہ کاعلم دیا گیا ہے اور دفت وقوع قیامت اور روح کاعلم بھی دیا گیا ہے لیکن آپ کوان کے مخفی رکھنے کا حکم دیا گیا

ثالثاً:

ہے۔(خصائص کبرای، ج: ۲، ص: ۹۵)

کیا معاذ الله الله تعالی نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کوتقیه کی تعلیم دی اور آپ صلی الله علیه وسلم کوتقیه کی تعلیم دی اور آپ صلی الله علیه وسلم بھی معاذ الله تقیه پر کاربندر ہے اور امور خمسه کے علم کوخی رکھا؟

آپ نے صدر الشریعہ کی عبارت نقل کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں کے لیے جتنے احکام نازل فرمائے انھوں نے وہ سب بہنچا دیے۔ جویہ کیے کہ کسی حکم کوکسی نے بھی چھپائے رکھا الخ حضرت آپ ٹابت فرما دیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو چالیس سال سے قبل اپنی نبوت کے اعلان کا حکم صا در فر مایا ہے۔ اگر آپ یہ ٹابت نہیں کر سکتے اور ہرگزیہ ٹابت نہیں کر سکتے تو پھر آپ کا یہ استدلال کہ ہم تقیہ کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کررہے ہیں اور یہ ٹابت کررہے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کی طرف منسوب کررہے ہیں اور یہ ٹابت کررہے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے احکام نبوت کونہیں بہنچایا، سراسر لغوو بے بنیا دے۔

رابعاً: اب ہم وہی جواب ہریہ قار کمین کرتے ہیں جوحضرت شیخ الحدیث نے شیعہ محقق محمد محتق محمد حسین ڈھکو کے جواب میں تحریر فرمایا تھا۔ آپ لکھتے ہیں:

چلوشلیم کر لیتے ہیں کہ تمین سال تک آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دعویٰ نبوت اور دیگر آیات ہیں کہ تمین سال تک آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دعویٰ نبوت اور دیگر آیات نازلہ کوخفی رکھا'لیکن بہر حال اس کے بعد ڈینے کی چوٹ اعلان کیا اور لشکروسیاہ حکومت وسلطنت کے حصول کا انتظار نہ کیا تو وہ سنت منسوخ ہوگئی۔

(تحفه حسینیهٔ ص: ۲۵)

ص ۶۰۰: اگراس سے قبل ان حضرات کو اور دیگر غیر متعصب اور عناد و ہٹ دھرمی ہے پاک قریش اوراهل کتاب کو آپ کی اس خدا دادشان اور مرتبہ و مقام کاعلم اور ادراک ہو جاتا توان کا کس قدر بھلا ہوتا۔

جواب: اگراللہ تعالیٰ اپنے پیارے صبیب صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت عینی علیہ السلام کے رفع

کے فورا بعدمبعوث فرمادیتا تو غیرمتعصب اورعناد وہث دھرمی ہے پاک افراد کا کس قدر بھلا ہوتا۔

ص۵۵۲۵۲: عالم ارواح اور عالم بشریت کا فرق اور حضرت جبرئیل وعزرا ئیل علیهاالسلام کی قوت میں کمی۔

ٹانیا: یجمی ٹابت ہوا کے ضعف قوٰی نبوت کے منافی نبیں۔

ص۵۴ الزم ضروری ہے کہ ہرنبی امت ہے روحانی قوت وطاقت اور صلاحیت واستعداد میں زائداور برتر ہواورار فع واعلیٰ ہو۔

جواب ہمارا موقف بھی یہی ہے ای لیے ہم کہتے ہیں کہ حضرت عیسی علیہ السلام اور حضرت کی علیہ السلام کوتو نبوت ان کے بجین میں ال کی لیکن ای منصب تک پہنچنے کے لیے ان کے اور ہم سب کے بی حضرت محرصلی الله علیہ وسلم کو بہ قول آپ کے جالیس سال تک انظار کرتا پڑا ، نیز کئی ملکوتی آپ یشنوں اور جبرائیلی معانقوں کے بعد آپ کو یہ منصب ملا۔ فیاللعجب !

ص 31: یہاں آپ نے بینکة لطیفہ پیش کیا ہے کہ اگر حفزت جرائیل علیہ السلام اپی اسلی مکل

اولاً:

ثانيًا:

صورت میں صریح نبوت کے ساتھ پہلی مرتبہ نازل ہوتے تو قوائے بشریداس کے تحمل نہ ہو سکتے .....نزول وحی تک آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے بدن اقدیں میں استعداد پیدا ہوجائے۔

جواب: یہاں وجہاستدلال بیہ ہے کہ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بجبین میں بھی نبی ہوتے تو قوائے بھر بیہ صفرت جرائیل کو اصلی صورت میں دیکھنے اور صرح نبوت کے نزول کے متحمل ہونے چاہیے تھے۔اس ضمن میں چندگز ارشات درج ذیل ہیں:

حضرت شیخ الحدیث کی تحقیق کے مطابق جالیس برس کی عمر مبارک میں وحی کی ابتداء سیج خوابوں کے ساتھ کی گئی اور بیسلسلہ چھ ماہ تک جاری رہا بعدازاں جبرائیل علیہ السلام تشریف لائے وہ بھی بشری صورت میں ڈھل کر۔(ملاحظ فرمائیں ص:۵۹) قارئین محترم!اس ابتدائی چھ ماہ کے عرصہ میں آپ کے نبی ہونے میں کسی کواختلاف فارئین محترم ویکن ہم و کیھتے ہیں کہ فریق مخالف کے نزدیک اس عرصہ کے دوران بھی نبی شہیں۔لیکن ہم و کیھتے ہیں کہ فریق مخالف کے نزدیک اس عرصہ کے دوران بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میں وحی جلی کے خل کی استعداد نبھی ۔لہذا میڈا بیٹ ہوا کہ وحی جلی کے حصول کے قابل نہ ہونا نبوت کے منافی نہیں۔

بيناوى كى عبارت جوآ پ نے بذات خودص: ٣٥ پُنقل فرمائى ہے، ملا حظ فرما كيں: لَمَّا فَاقَتُ قُوَّتُهُمُ وَاشتَعَلَتُ قَرِيُحَتُهُمُ بِحَيْثُ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِئُ وَلَوُلَمُ تَمُسَسُهُ النَّارُ اَرُسَلَ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ على رُتُبَةً كَلَّمَهُ بِلا وَاسِطَةٍ كَمَا كَلَّمَ مُوسَى عليه السلام فِي الْمِيْقَات وَ مُحَمَّدُا عليه السلام لَيُلَةَ الْمِعْرَاج.

''جب انبیاء کیم السلام کی بالمنی قوت اور روحانی استعداد وصلاحیت این معراج کمال کو پہنچ جاتی ہے اور ان کی طبیعت اور فطرت میں استعداد روشن اور مستفید ہونے کی

صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے کہان کی فطری استعداد کا زیتون آ گے لگائے بغیر جل اُٹھے اورروش ہوجائے تو اللہ تعالیٰ ان کی طرف ملائکہ کومبعوث فرما تاہے اور ان میں ہے جو اعلیٰ درجہ کی استعداد باطنی اور روحانی صلاحیت کے مالک ہوں تو اللہ تعالیٰ ان کے سیاتھ براه راست اور بلاواسطه کلام فرما تا ہے جیسے کہ مویٰ علیہ السلام کے ساتھ میقات میں سر طوراور محد كريم صلى الله عليه وسلم كے ساتھ شب معراج كولا مكان ميں كلام فرمايا۔ اس عبارت ہے بھی یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہوگئی کہ نبوت کے حصول کے باوجودا نبیاء میں ملائکہ کے نزول کے کل کی استعداد نہ ہوناان کی نبوت کے منافی نہیں اور جب وہ ایک خاص نکتہ کمال تک پہنچ جاتے ہیں تو پھران پر فرشتے وحی کے ساتھ نازل ہوتے ہیں۔ نیز بعدانبیاءونت کے گزرنے کے ساتھاں اعلیٰ درجہ کی استعداد کے مالک ہوجاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کے ساتھ بلاواسطہ کلام فرماتا ہے بلکہ اینے دیدار سے مشرف فرما تا ہے جبیبا کہ بیہ ہمارے نبی کریم صلی اللّہ علیہ وسلم کے ساتھ

ثالثاً:

حضرت شیخ الحدیث وحی کی ابتداء سیج خوابوں سے کرنے کے بارے میں ایک روایت نقل فرماتے ہیں جو امام ابونعیم نے حضرت علقمہ بن قیس سے نقل کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں :

إِنَّ اَوَّلَ مَا يُوْتِنَى بِهِ الْآنُبِيَاءَ فِي الْمَنَامِ حَتَّى تَهُدَأَ قُلُوبُهُمُ ثُمَّ يَنُزِلُ الْوَحُيُ بَعَدَ ذَٰلِكَ .

ا نبیاء کوابتدا ءخوابوں میں علوم ملتے ہیں حتیٰ کہ ان کے دلوں کوسکون وقر ارحاصل ہوتا ہے بعدازاں ان پروحی نازل ہوتی ہے۔

(خصائص الكبراى، ج: ١، ص: ٩٣ ، فتح البارى، ص:٥٨)

رابعاً:

یہ یا در ہے کہ وحی کی ثقالت کے باعث نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قلب اطہر مضطرب ہوجاتا تھا اور عدم سکون اواضطراب قلب نبوت کے منافی نہیں جبیسا کہ کتب احادیث سیرت اس پڑگواہ ہیں۔ نیز اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے:

وَكُلًّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنُ ٱنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ .

اورسب پچھ ہم تمہیں رسولوں کی خبریں سناتے ہیں جس سے تمہارا دل تھہرائیں۔
اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں انبیاء سابقین کے واقعات بیان کرنے کی وجہ
بیان فر مائی ہے کہ تا کہ اس سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دل کو ثبات ،سکون ومضبوط
طے اور انبیاء کرام کا تذکرہ اللہ تعالیٰ نے تئیس برس کے عرصہ میں مختلف مقامات
اوقات میں کیا۔ جس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم
کے قلب منور کو بار بارسکون و ثبات کی دولت ہے نوازا۔

حضرت اب تک یمی وضاحت فرماتے رہے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم چالیس سال کی عمر پاک سے قبل نبی بالقوہ تھے یعنی آپ میں نبوت کی تمام صلاحیتیں و استعدادیں موجود تھیں لیکن اب فرماتے ہیں کہ ان میں وحی کے تمل اور جبرائیل علیہ السلام کومکئی حالت میں دیکھنے کی استعداد نہ تھی نیز آپ کی تحقیق کے مطابق وحی کا ملنا ہی نبوت ہو ثابت ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں نبوت کی استعداد نہ تھی ۔ لیجے! فوت ہوت کی اس نادر تحقیق سے سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم بالقو ۃ نبی بھی نہ رہے۔ حضرت کی اس نادر تحقیق سے سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم بالقو ۃ نبی بھی نہ رہے۔ (العیاذ باللہ تعالیٰ)

خامساً: یہ بات بھی ثابت ہوئی کہ فر شنے کے وحی جلی لانے سے پہلے بھی ہمارے نبی صلی اللہ علیہ سلی اللہ علیہ میں م علیہ وسلم نبوت کے مقام پر فائز تھے اور یہ مفروضہ بالکل غلط و بے بنیاد ہے کہ وحی جلی سے بی نبوت کا آغاز ہوتا ہے۔

ص ۲۵: حضرت شیخ الحدیث فرماتے ہیں: یعنی کرامات کا دار و مدار روح کی اصلی حالت کی بحالی پرہوتا ہےاور عالم بالا کے ساتھ ان کے تعلق وربط کے قائم ہونے پر۔

جواب: کتب احادیث وسیرت خوارق کے بیانات سے بھری پڑی ہیں جن کاظہور بھارے نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عالم بچپن وشیر خوارگ میں ہوا۔ لہذا آپ بی کی تحقیق ہے یہ بات ثابت ہوگئ کہ سرورا نبیاء میہ ہم السلام کی روح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بچپن میں بی اصل حالت میں تھی اور عالم بالا کے ساتھ اس کا تعلق اور ربط قائم تھا ولٹد الحمد۔ لہذا آپ کی پہلے صفحات پر پیش کی گئے تحقیق کہ حضرت جرائیل علیہ السلام کا معانقة کرنا اور سے خواب سے ابتداکی گئی تا کہ عالم غیب اور روحانیت سے آپ کا ربط و تعلق قائم ہوجائے باطل و منسوخ تھری ۔

س ۱۸۰: حضرت شیخ الحدیث روح اطهراور بدن اقدی کے درمیان تجاب کے بارے میں غوث کبیر شیخ عبدالعزیز دباغ علیہ الرحمة کی تحقیق نقل کرکے لکھتے ہیں: ان دونوں عبارتوں میں غور کرنے سے بیام بھی واضح ہوجا تا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کوجسمانی طور پرنبوت جالیس سال کی عمر شریف میں عطام وئی۔ الخ

جواب: اولاً: آپ نے غوث کبیر کا پہلا اقتباس جونقل فر مایا ہے اس کے آخر میں بیالفاظ ہیں:
فَارُسَلْهُ اللهُ تَعَالٰی النج یعن پس الله تعالٰی نے آپ کورسول بنایا۔ بیعبارت ہمارے
موقف کے خلاف نہیں ہم جالیس سال قبل الله تعالٰی کے بیارے حبیب سلی الله علیہ
وسلم کو نبی مانتے ہیں نہ کہ رسول۔

ٹانیا: کیاروح اورجسم کے مابین حجاب نبوت کے منافی ہے؟ اگر آپ کا جواب ہاں میں ہے
تو شبوت در کار ہے اور اگر نہیں میں ہے تو یہ نمیں مصر نہیں اور آپ کو مفید نہیں۔

ٹالٹا: دوسرے اقتباس میں آپ نے فرمایا ہے۔ عِنْدَ النَّبُوَّة یعنی نبوت کے قریب یہاں

اولاً:

عندالنبو ۃ ہے مرادیا عنداظہارالنبو ہ یا عنداعلان النبو ہ لیا جائے گایا پھر نبوت کا وہ زمانہ جب دحی جلی کا آغاز بھی ہوگیا۔

ص ۱۷-۱۳۵۰: اگر جسمانی لحاظ سے نبوت کے حصول کی بید مدت نہیں (بعنی کہ جالیس برس: عرفان) تواس شق صدر کو نبوت کے قریب تھہرانے کا کیا مطلب ہے؟

جواب: مختشم قارئین! ہم پہلے واقعات شق قلب کو بالنفصیل بیان کرتے ہیں اور پھراس پر وارد ہونے والے مختلف اعتراضات کا جائزہ لیتے ہیں۔واللہ تعالیٰ المستعان

يهلاشق صدر: حضرت انس بن ما لك رضى الله عنه بيان فرماتے بيں:

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فر مایا كه آب بچوں كے ساتھ كھيل رہے ہے۔ اچا نک جبرائيل عليه السلام آئے اور آپ كولٹا كر آپ كاسينه چير كردل نكال ليا۔ پھردل ميں سے جما ہوا خون نكالا اور كہا:

هٰذَا حَظُّ الشُّيُطَانِ مِنُكَ .

بيشيطان كاحصه تفايه (مسلم، ج: ١ ،ص: ٩٩١)

اب یہاں سوال وارد ہوتا ہے کہا گرنبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ابتدائے بچین سے ہی نبی ہوتے تو پھر شیطانی حصے کا آپ کے قلب اطہر میں کیا کام یا حسد و کینہ کو قبول کرنے والے جے ہوئے خون کے مشابہ چیز کاوہاں کیا کام۔

اس همن میں ہماری درج ذیل گزارشات پرغورفر مائیں:

قلب اطہر میں خون کے لوتھڑ ہے کا پایا جانا ہرگز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے معز نہ تھا۔ اس جھے کا قلب انسانی میں موجود ہونے کا تھم افراد کے مراتب کے لحاظ سے مختلف ہوگا۔ یعنی کہ ایک عام انسان میں اس کے موجود ہونے اور اولیا ، وانبیا ، ک قلوب میں اس کے موجود ہونے اور اولیا ، وانبیا ، ک قلوب میں اس کے موجود ہونے میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ جیسے خود شیطان کے قلوب میں اس کے موجود ہونے میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ جیسے خود شیطان کے

i):

مگروفریب کا عام انسان پراثر کچھاور ہے اور اولیاء اللہ پراس کا اثر کچھاور ہے۔ لہٰذا اس لوتھڑے اور بذات خود شیطان کی کیا مجال کہ وہ اللہ تعالیٰ کے پیار مے مجبوب سید الانبیاء کی عصمت و تقدیس پر کوئی حرف لاسکتا۔ لہٰذا اس مجمد خون کا قلب اطهر میں موجود ہونا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے منافی ہیں۔

ٹانیا: جب محبوب کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مسلط کیا گیا شیطان مسلمان یا مطبع ہو گیا تو اس خون کے لوٹھڑے نے کیا تا ٹیرد کھانی تھی۔ ملاحظہ فرمائیں۔ وَلٰکِنُ دَبِّیُ اَعَانَئِی عَلَیْهِ حَتْمی اَسُلَمَ . (مسلم: ۱۹۸۳)

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب یہ حصہ خطرے کا باعث نہیں تھا تو پھراس کو نکالا کیوں ایس حصہ کو پیدا ہی نہ فرماتا کیا۔ تو عرض ہے کہ باو جوداس کے اللہ تعالی قادر ہے کہ وہ اس حصہ کو پیدا ہی نہ فرماتا لیکن اس نے اس کی تخلیق فرمائی اور پھر اس کو غیر معمولی طور پر خارج کردیا تاکہ قیامت تک آنے والے افراد پر جمت ہو جائے کہ اللہ تعالی کے پیارے حبیب شیطان کے ہراتم کے کروفریب ہے محفوظ ومعموم میں اور جو حصہ شیطانی اثر کو قبول شیطان کے ہراتم کے کروفریب سے محفوظ ومعموم میں اور جو حصہ شیطانی اثر کو قبول کرسکتا تھا وہ بھی اس قلب منور سے خارج کردیا گیا ہے۔ اب کی بھی منکر کے لیے کرسکتا تھا وہ بھی اس قلب منور سے خارج کردیا گیا ہے۔ اب کی بھی منکر کے لیے مکن نہیں کہ وہ رسول اللہ صلی وسلم کی عصمت پر کی قشم کا اعتراض وارد کرے۔ فاقیع میں المعمورین۔

# د وسراشق صدر:

ثانيًا:

ثالثاً:

دوسری مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کاشق صدر بعثت کے موقع پر ہوا تھا۔ اس کے متعلق کہا گیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں وحی کے خل اور کلام الہی کے سجھنے کی قوت عطا کی گئی۔

جواباً عرض ہے کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ وحی کی ابتداء سیچ خوابوں سے کی گئی لہذا اس وقت آپ کی نبوت متحقق ہو چکی تھی پھر بھی آپ میں بہ قول فریق مخالف وحی کے مخل اور کلام الہی کے بیجھنے کی استعداد نہ تھی کیوں کہ بیاستعداد پہلی وحی ہے قبل بیدا کی گئی۔لہٰذا ثابت ہوا کہ وحی جلی کے خل کی قوت نہ ہونا نبوت کے منافی نہیں۔

بیضاوی کی عبارت بھی اس ضمن میں پیش کی جا چکی ہے کہ نبی ہوتے ہیں لیکن وحی جلی کے گئی ہونے ہیں لیکن وحی جلی کے خل کی کماحقہ استعداد نہیں ہوتی یا پھراللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہونے کی قوت واستعداد نہیں ہوتی ۔
نہیں ہوتی ۔

یہاں ہم ان بزرگوں کی بیان کردہ حکمت جس کی حدیث رسول الڈ صلی اللہ علیہ وسلم میں صراحت تو نہیں ملتی ، کی تاویل کرتے ہوئے عرض کریں گے کہ ان کی مرادیتی کہ باررسالت کو برداشت کرنے نیز وحی جلی کے کمل کی استعداد میں مزیداضافہ کیا۔اس کی وضاحت تیسرے شق صدر کی حکمت سے ل جائے گی۔

رابعاً: حضرت کی اس توضیح سے پھر بیاثابت ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ ملیہ وسلم اپنی عمر کے ابتدائی چالیس برسوں کے دوران نبی بالقوہ بھی نہ تھے۔

## تيسراشق صدر:

تیسری بارشق صدرمعراج کے موقع پر ہوا۔ چنانچہ حضرت ابوذ رغفاری بیان کرتے بیں کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: جن دنول میں مکہ میں تھا، میرے مکان کی حجبت کھولی گئی جرائیل علیہ السلام اترے اور انھوں نے میراسینا چاک کیا پھراسے زم زم کے پانی سے دھویا، پھرایک سونے کا طشت ایمان اور حکمت سے بھر کرلائے پھراس میں جو پچھ تھا اسے میرے بینا میں ڈال دیا گیا جا کھر میرے بینا کو جوڑ دیا گیا۔الحدیث (مسلم، ج: ۱، ص: ۹۹) حضور بتا کیں! کیا رسول اللہ علیہ وسلم کے بینا اقدس میں ایمان اور حکمت نہ تھی جوکہ اب ڈالی گئی۔ (معاذ اللہ)

ص٨٢: "منبيه" كعنوان كے تحت لکھتے ہيں:

جبرائیل علیہ السلام کے معانقہ کو مرشدوں کی توجہ اتحادی کی مانند قرار دینے سے
آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پران کی فضیات کا وہم نہ کیا جائے کیونکہ جب آپ صلی
اللہ علیہ وسلم کی ابتداء وہاں ہے ہور ہی ہے جہاں تک ہزاروں لاکھوں سال کی تبیع و
تقدیس سے اور تنزیل وحی وغیرہ والی عبادات کے ذریعے حضرت جبرائیل علیہ السلام
پنچے تھے تو آپ کے درجات و مراتب کی انتہا کا کیا اندازہ ہوسکتا ہے لہذا صرف اس
ابتدائی مرحلہ میں نظر عقل اور نگاہ فکر کو محدود اور محصور نہیں رکھنا چا ہے۔ اگلے مراحل اور
معارج و مدارج پر بھی نظر ہونی چاہے۔

جواب: یہاں بغیر کسی قبل و قال کے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اس وقت جرائیل علیہ السلام اوران کے نبی حضرت محمر صلی اللہ علیہ وسلم کا مرتبہ برابر تھا بلکہ حضرت جرائیل علیہ السلام مرشد کی توجہ اتحادی کی مانند معانقہ ہے آپ کو ایک واسطہ و وسیلہ کے طور پر مستفید ومستفیض فر مارہے تھے۔ (معاذ اللہ)

س ۸۰٪ نبی قوائے ظاہرہ میں بھی امت سے منفر دا در ممتاز مقام کا مالک ہوتا ہے جیہے قوائے ا باطنیہ میں۔

جواب: حضرت جبرائیل علیہ السلام بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے امتی ہیں لیکن ان کو ایک عرصہ طویل تک اپنے نبی حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم سے قوی اور ممتاز ثابت کیا جارہا ہے جہ سلی اللہ علیہ وسلم سے قوی اور ممتاز ثابت کیا جارہا ہے جبیبا کہ اسی صفحہ پر لکھا ہے۔

ٹانیا: یہ بھی ایک المناک صورت حال ہے کہ حضرت جبرائیل علیہ السلام عالم ارواح میں رسول اللہ سلیہ وسلم کے امتی ہوں لیکن عالم اجساد میں آ گر معاذ اللہ معاملہ ہی الٹ ہوگیا کہ وہ محبوب رب ذوالجلال تو نبوت کے مرتبہ سے ہٹادیئے گئے لیکن جوامتی سے وہ باوجوداس کے عالم بدلا بدستور رسالت کے منصب پر فائز اور اب وہ اپ ہی نبی کے لیے رسول کھم ہے۔ بھی ایک منصب بر فائز اور اب وہ اپ ہی نبی کے لیے رسول کھم ہے۔

ظالمو محبوب کا حق تھا یہی عشق کے بدلے عداوت سیجئے

ص۹۳: علامہ سلیمان جمل نے بھی دوسری جسمانی نبوت جالیس سال کی عمر میں تسلیم فر مائی اور پہلی روحانی نبوت کوبھی دائم اور ہاقی اور مستمر تسلیم کیا ہے۔

جواب: نبوت کا دوبارہ نزول پہلی نبوت کے انکار کا باعث نہیں بن سکتا ہے کیونکہ نزول مکرر سے ہرگزیہ بات ثابت نہیں ہوتی کہ وہ منصب پہلے حاصل نہ تھا جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں۔ نیز عالم ارواح والی نبوت کو دائم اور باقی ومستمر تسلیم کرنے سے الحمد للہ ہمارا موقف ثابت ہوگیا۔

ہو نہ ہو آج کچھ میرا ذکر حضور میں ہوا ورنہ میری طرف خوشی دیکھ کر مسکرائی کیوں ص۱۰۴: حضرت شنخ الحدیث ایک اعتراض کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں: یہال نورِحقیقت میں تقابل نہیں کیا جارہا ہے بلکہ اس پر جو حجاب بشریت سے اس میں

ثانيًا:

كلام كياجار بإب الخ-

جواب: آئے درج ذیل نکات کی روشنی میں اس موقف کا جائزہ لیتے ہیں۔

اولاً: اگر حضرت عیسی علیہ السلام کی ولادت میں باپ کا مادہ تولید شامل نہ ہونے اور نفح جرائیل علیہ السلام کی وجہ ہے آ دھا بدن ملکی ہوگیا تو کیا وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جس محبوب کے نور کو بلا واسطہ خود اپنور سے بیدا فر مایا اس میں آئی طاقت بھی نہ تھی کہ جب اس کا تعلق جسدا طہر کے ساتھ ہوا تو اس نے اسے لطیف تر نہ بنا دیا۔ کیا اس طرح نفح جبرائیل کی قوت اس نور سے زیادہ نہ ہوگی جس اللہ تعالیٰ نے خود بلا واسطہ تخلیق فر مایا۔ (معاذ اللہ)

حضرت جبرائیل علیہ السلام نے حضرت مریم میں نفح فر مایا نہ کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام میں اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بدن کی تخلیق اس قدر نورانی ہوگ یہاں وہ جسد نورانی جس کی تخلیق خود اللہ تعالیٰ نے بلا واسطہ فر مائی اور جو نبوت کے انوار و تجلیات سے سرفراز وسرشار تھا جب وہ جسدا طہر محبوب خداصلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ متعلق ہوا تو پھر بھی مؤثر ثابت نہ ہوا۔ فیاللعجب

ثالثاً: (1)حضرت شيخ مجد وفر ماتے ہيں:

اورا صلى الله عليه وسلم سايه نبود در عالم شهادت ساية هر شخص از شخص لطيف است، چو لطيف ترح ازوح صلى الله عليه وسلم در عالم نباشد او را سايه چه صورت وارد. (مكتوبات: ج: ۳، ص: ۹۳) آنخفرت سلى الله عليه وسلم آنخفرت سلى الله عليه وسلم کا سايه نقار عالم شهادت مين برخض کا سايه اس بهت لطيف بوتا ہے اور چونکه جهال بحر مين آنخفرت سلى الله عليه وسلم ہے کوئى چيزلطيف نبين ہے لہذا آ ہے سلى الله عليه وسلم کا سايه کيول کر بوسکتا ہے!

رابعاً:

(۲) اعلحضر ت مجدد دین وملت ارشا دفر ماتے ہیں:

''وہ بشر ہیں مگر عالم علوی سے لا کھ درجہ اشرف اورجسم انسانی رکھتے ہیں مگر ارواح و

ملائكه سے ہزارجگدالطف۔ '(نفی الفئی، ص: ١٦)

اس کے برعس آپ اس جسم پاک ومنورکوکٹیف ٹابت کررہے ہیں۔

بيالك حقيقت ہے كہ نبى كريم صلى الله عليه وسلم كا سابيه نه تھا۔ المحضر ت امام احمد رضا

خال لکھتے ہیں:

''یہ تو بالیقین معلوم کہ سامیہ جسم کثیف کا پڑتا ہے نہ جسم لطیف کا ،اب مخالف سے پوچھنا چاہیے تیراایمان گواہی دیتا ہے کہ رسول اللہ صلی اُللہ علیہ وسلم کا جسم اقدس لطیف نہ تھا عیاذ اباللہ کثیف تھا۔''

ليكن حضرت صاحب مصربين كه نبي كريم صلى الله عليه وسلم كالباس بشرى كثيف تفايه

خامساً: حضور! بهار بے رسول شافع يوم النشور كا جسد نازنين سيا ہى مائل اور دبيز تهدوالے باول

كى طرح معاذ التُدبين تقابلكه المكحضر ت كے مطابق ارواح وملائكه ہے بھی الطف تھا۔

سادساً: حضرت! آپ سورج کے آگے سیاہی مائل اور دبیز تہہ والے بادل کی مثال دیتے

جائے تو وہ اس کے ہرکونے کوروش ومنور کردے گا۔ بلاتمثیل ہمارے محبوب کریم صلی

الله عليه وسلم كے جسدا طهر ميں جب نبوت كے منصب سے سرفراز روح كوڈ الا گيا تو اس

نے اس جسد پاک کوا بنی تجلیات سے سرشار فر مادیا۔

تمهاری چک تمهاری دمک تمهاری جھلک تمهاری مهک

زمین و فلک ساک و سمک میں سکہ نشان تمہارے لیے

ص١٠٦: كبلى آيت مباركه

جواب: اس آیت میں قرآن پاک کی تلاوت نہ کرنے کا ذکر ہے اور جالیس سال پہلے ہی نہ ہونے کا کوئی ثبوت نہیں۔ نیز تاویلات اھل سنت میں بھی نبوت کے دعوی کی بات ہے اور ہمارا موقف بھی یہی ہے کہ آپ نے جالیس برس کی عمر میں دعوی نبوت فر مایا۔ مزید برآں حضرت وضاحت کرتے ہوئے فر ماتے ہیں'' بلکہ صرف اور صرف اللہ کے حکم کی تعمیل کی ہے۔''پس ثابت ہوا کہ اعلان نبوت کا حکم پہلے نہیں ملا تھا اور جب ملاتب آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے تعمیل فر مائی۔

نون: دیگرآیات وحدیث اکرمنی بالنبو قر کابالنفصیل جواب پچھلے صفحات پر ملاحظ فرمائیں۔
ص۱۳۲: حضرت شنخ الحدیث حدیث نقل کرتے ہیں: رسول کریم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ
میں نے (موحد جاہلیت) زید بن عمر و بن نفیل کوغیر الله کے نام پر ذرئ کے جانے والے
جانوروں کے کھانے پر تنقید اور اعتراض کرتے ساتو ہیں نے (بتوں کی عبادت کے طور
ذرئ کئے جانے والے جانوروں کا) بھی گوشت نہیں چھاحتی کہ الله تعالی نے مجھانی
نبوت ورسالت کا اعز از بخشا (متن حدیث میں صرف رسالت کا لفظ ہے: عرفان)
فائدہ: اگر آپ خود نبی تھے تو آپ کو بذات خود الہام ووجی کے ذریعے یہ تھم معلوم ہونا ضرور کی
قاحضرت زید بن عمروسے من کرکیوں یہ تھم معلوم ہوا؟ ..... جبکہ اس روایت کی روسے
آپ حضرت زید سے استفادہ فرمار ہے ہیں حالا نکہ وہ نبیس ہیں۔

جواب: حضرت ابن عباس رضى الله عنهما بيان فرماتے بين:

"كَانَ اَهُلُ الْكِتَابَ يَسُدُلُونَ اَشْعَارَهُمُ وَكَانَ الْمُشُرِكُونَ يَهُرُقُونَ رَحُانَ الْمُشُرِكُونَ يَهُرُقُونَ رَحُ وُسَهُمُ وَكَانَ الْمُشُرِكُونَ يَهُرُقُونَ رَحُ وُسَهُمُ وَكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يُحِبُّ مُوَافَقَةَ اَهُلِ الْكِتَابِ فِيمًا لَمُ يُؤْمَرُ بِهِ فَسَدَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ناصِيتَهُ وَلَيَّهُ وَسَلَّم ناصِيتَهُ ثُمَّ فَرَقَ بَعَدَ."

(بسخاری، رقم: ۳۲۹، لفظ للمسلم، رقم: ۲۰۳۰، ابو داؤد، رقم: ۳۲۹، ابستانی: رقم: ۳۲۹، این ماجه، رقم: ۳۲۲، مسند امام احمد، رقم: ۴۰۹) نسائی: رقم: ۳۲۱ این ماجه، رقم: ۳۲۲، مسند امام احمد، رقم: ۴۰۹) اهل کتاب ایخ بالول کولاکا کر چهوژ دیتے تھے اور مشرکین ایخ بالول میں مانگ نکا لئے تھے اور جن چیز ول میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کوکوئی خاص حکم نه دیا گیا ہو آ پ صلی الله علیه وسلم ان میں اهل کتاب کی موافقت کو پندفر ماتے تھے، پہلے رسول الله صلی الله علیه وسلم ان میں اهل کتاب کی موافقت کو پندفر ماتے تھے، پہلے رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مانگ نکان الله علیه وسلم نے مانگ نکان الله علیه وسلم نے مانگ نکان شروع کردی۔

حضرت! آپ کی تصریح کے مطابق کیا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اهل کتاب سے استفادہ فر مار ہے ہیں؟ کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت بھی مقام نبوت پر فائز نہ تھا( معاذ اللہ) کیونکہ بہ قول آپ کے اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبی ہوتے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبی ہوتے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بذات خود الہام ووحی کے ذریعے بہ تھم معلوم ہوتا۔

دل کے پھپھولے جل اٹھے سینے کے داغ سے اس گھر کو آگ لگ گئی گھر کے چراغ سے

ص ۱۵۳: نبی کے لیے وحی کا نزول لازم وضروری ہے۔

اولاً: اگرنبی کے لیے دحی کانز ول لازم وضروری ہے تو آپ نے ص:۱۳۳۱ پریہ کیوں لکھا ہے کہ:اگر آپ خودنبی تھے تو آپ کو بذات خودالہام و وحی کے ذریعے بیے تھم معلوم ہونا ضروری تھا۔ یہاں آپ نے الہام کی قید کیوں لگائی۔

ٹانیا: نبوت کے ثبوت کے لیے وحی جلی کا ہونا شرط ہے بیہ بات آپ قرآن وسنت سے ٹابت فرمائیں۔

ثالثاً: نبی کریم صلی الله علیه وسلم پر وحی و القا جالیس سال ہے قبل بھی ہوتے تھے۔ ملاحظہ

الا فرما كي<u>ں</u>۔

۱ : تفسیر روح المعانی، ج: ۲۵، ص: ۸۳ الجامع القرآن، ج: ۲ ۱، ص: ۹ ۸
 ۳ : تفسیر مظهری، ج: ۸، ص: ۲۷۵ م: جو اهر البحار، ج: ۳، ص: ۹۵

۵: شرح فقه اکبر، ص: ۲۰ ۲ ، مواهب اللدنيه، ج: ۱، ص: ۲۲۹

لہٰذا آپ کی تحقیق کی رو سے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بچپین میں نبی ٹابت ہو گئے۔وللہ الحمد

ص۱۲۵: حضرت شیخ الحدیث فرماتے ہیں: اگر نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم وقتِ پیدائش ہے ہی بالفعل نبی اور رسول تنصقو کسی اور نبی یارسول کی شریعت پڑمل کرنے کا کیا مطلب ہو سکتا ہے؟

جواب: اگر حضرت کے اس نظریہ کوشلیم کیا جائے تو پھر نبی صلی اللہ علیہ وسلم وی جلی اور آپ کے مسلمہ ذرمانہ نبوت میں بھی معاذ اللہ نبی ثابت نہیں ہو کئے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فی اللہ میں بھی معاذ اللہ نبی ثابت نہیں ہو کئے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد

أَنِ اتَّبِعُ مِلَّةَ إِبُواهِنَيُّمَ حَنِيُفَا (النحل: ١٢٣) كردين ابراجيم كي پيروي كروجوباطل سے الگ تفار نيز حضرت ابن عباس رضى الله عنهما بيان فرماتے ہيں:

"كَانَ اَهُ لُ الْكِتَابَ يَسُدُلُونَ اَشْعَارَهُمُ وَكَانَ الْمُشْرِكُونَ يَفُرُقُونَ لَهُ وَسَلَّم يُحِبُّ مُوافَقَةَ اَهُلِ رُءُ وُسَهُمُ وَكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يُحِبُّ مُوافَقَةَ اَهُلِ الْكِتَابِ فِيُمَا لَمُ يُؤُمَرُ بِهِ فَسَدَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ناصِيتَه لُمَّ فَرَقَ بَعَدَ."
ثُمَّ فَرَقَ بَعَدَ."

(بـخـارى، رقـم: ٣٢٩٣، لفظ للمسلم، رقم: ٢٠٣٧، ابوداؤد، رقم: ٣٢٥٦،

نسائی: رقم: ۱۳۳ ۵، ابن ماجه، رقم: ۳۲۲ ، مسند امام احمد، رقم: ۴ ۹۹ )
اهل کتاب این بالول کولئکا کرچھوڑ دیتے تھے اور مشرکین این بالول میں مانگ نکالتے تھے اور جن چیزول میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوکوئی خاص حکم نه دیا گیا ہو آ پ صلی الله علیہ وسلم ان میں اهل کتاب کی موافقت کو پیند فرماتے تھے، پہلے رسول الله صلی الله علیہ وسلم ان میں اهل کتاب کی موافقت کو پیند فرماتے تھے، پہلے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بیثانی پر بال لئکائے، پھر آ پ صلی الله علیہ وسلم نے مانگ نکالناشروع کردی۔

لہٰذااہلِ کتاب ہےموافقت فرمانے سے کیابی ثابت ہوتا ہے کہ آپ سلی اللّٰدعلیہ وسلم معاذ اللّٰداُس وفت بالفعل نبی یارسول نہ تھے؟

ص۱۷۳: حضرت شیخ الحدیث فرماتے ہیں:اگرآ نخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم آغاز ولا دت ہے،ی نبی ہوتے یاعالم ارواح والی نبوت دائم اورمشمر ہوتی الخ۔

جواب: (۱) جیرت ہے حضرت ص: ۹۳ پر فائدہ کے عنوان سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے
ہیں کہ علامہ سلیمان جمل نے بھی دوسری جسمانی نبوت چالیس سال کی عمر میں تسلیم
فرمائی اور پہلی روحانی نبوت کو بھی دائم اور باقی اور مشرتسلیم کیااس کے سلب ہوجانے کا
شائبہ بھی نہیں ظاہر ہونے دیا اور یہاں فائدہ کے عنوان سے اس کار دفر مارہ ہیں۔
شائبہ بھی نہیں ظاہر ہونے دیا اور یہاں فائدہ کے تحت فرماتے ہیں کہ' آگر آپ خود نبی تھے تو آپ
کو بذات خود الہام وو تی کے ذریعے یہ سے معلوم ہونا ضروری تھا۔'' جبکہ صفحہ: ۱۲ پر ابن
الجزار سے ثابت کررہے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو صغیر سی ہیں بی تھے۔
الجزار سے ثابت کررہے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم صغیر سی ہیں بی تھے۔
الگے تھے۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم صغیر سی ہیں بی تھے۔
(۳) حضرت بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی بالقوہ ثابت کرتے ہیں اور بھی اس

ص ۱۹۷: حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بجین میں نبی ہونے سے استدلال پر حضرت شیخ الحدیث جواباً لکھتے ہیں:

(۱): حضرت عیسیٰ علیه السلام سے حضرت موسی علیه السلام افضل ہیں ..... دلالۃ النص کا تقاضاوہاں بھی یہی ہوگا کہان کو بجین میں نبی مانا جائے الخ۔

جواب: ہم اس بات کی وضاحت پہلے صفحہ 22 پر کر چکے ہیں کہ ہم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مخص دلالتہ النص کی بنیاد پر بچپن میں نبی ہیں مانتے بلکہ ہمارے پاس دیگر دلائل و قرائن موجود ہیں۔

ثانیاً: ایک نبی کودوسرے نبی پرجزی فضیلت ہو سکتی ہے لہذا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت ابراہیم علیہ السلام پربیجزی فضیلت حاصل ہے جبکہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواس لحاظ سے بھی ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پرجزی فضیلت حاصل نہیں علیہ السلام کواس لحاظ سے بھی ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پرجزی فضیلت حاصل نہیں جیسا کہ بیان ہوچکا۔

(۲): پھرارشادفرماتے ہیں: کیا کتاب آپ کواس وفت مل چکی تھی اور پنگھوڑے میں آپ کے پاس موجودتھی؟

جواب: محترم قارئین! ہم نے بیمیوں تفاسیر کے حوالے سے بلکہ حدیث کی روسے بیٹا بت کیا ہواب ہو جگی تھی اور ہے کہ آپ علیہ السلام کو بجین میں یا والدہ کے بطن اطہر میں کتاب عطا ہو چگی تھی اور آپ نے اسے محکم فر مالیا تھالیکن ان تمام حقائق کو پس پشت ڈالتے ہوئے حضرت محض اپنی عقلی دلیل پر بھروسافر مارہے ہیں۔

ٹانیا: کیاحضرت کے نزدیک لکھی ہوئی ہفات وجلد کی صورت میں موجود شے پر ہی کتاب کا طلاق ہوتا ہے اس کے غیر پڑئیں۔قرآن مقدس کا نزول ہور ہاتھا اور اس پر کتاب کا اطلاق ہوتا ہے اس کے غیر پڑئیں۔قرآن مقدس کا اطلاق قرآن مقدس کی بہ کثریت آیات میں موجود ہے تو کیا اس وقت قرآن مجید

مجلد شكل ميں موجود تھا؟

(۳٬۳): اگر بقول آپ کے اوصانبی بالصلواۃ و الزکواۃ وغیرہ سے مراد متقبل میں ان امورکا کیا جانا ہے تو اس سے یہ کب لازم آتا ہے کہ وجعلنی نبیًا بھی متقبل کے معنی ہے جبکہ وجعلنی نبیًا میں ماضی کے اپ حال پر ہونے کے ہم نے گی ایک مفسرین کے اقوال پیش کے ہیں اور یہ بھی لازمی نہیں کہ ایک ساتھ بیان کے جانے والے تمام امور کے احکام بھی کیساں ہیں جیسا کہ احل علم پخفی نہیں۔ ص ۱۹۷: حضرت عیسی علیہ السلام کورسالت بھی مل چکی تھی تو پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کورسول بھی مانیں (مفہوم اعتراض)۔

جواب: ہمارے اور فریق مخالف کے مابین اختلاف مسئلہ شوت نبوت کا ہے نہ کہ رسالت کا۔
لہذاہم نے بچپن میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے کا شوت پیش کردیا ہے۔
ثانیا: آپ کے نزدیک ایک نبی کو دوسرے نبی پر جزی فضیلت ہو سکتی ہے لہذا یہاں آپ
رسالت کے حصول کے معاطے پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی جزی فضیلت تسلیم فرما
لیں جمیں کوئی شکایت یا اعتراض نہ ہوگا۔

ص ۱۹۸: نکته نمبر ۹

جواب: ہم محض یہ ٹابت کررہے ہیں کہ جب حضرت عیسیٰ علیہ السلام اپنے بجین میں نبی تھے تو الامحالہ ہم اللہ ہمارے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنے مبارک بجین میں نبوت کے مقام پر فائز تھے۔ یہ امر بچاہے دلالۃ النص سے ٹابت ہویا احادیث نبویہ سے بہر حال ہمارا مقصد پورا ہوجا تا ہے۔

ص ۱۹۸: نکته نمبر۱۰

اس كاجواب بالنفصيل بجيلے صفحات پر ملاحظه فر مائيں۔

ص ۲۰۰۰ حضرت فرماتے ہیں: یعنی آپ کے آغاز ولادت سے منصب نبوت پر فائز ہونے والے تعنی آپ کے آغاز ولادت سے منصب نبوت پر فائز ہونے والے تول کے فساد کی دلیل اور اس کے قائل اور معتقد ومعترف کی جہالت ولاعلمی کی برھان ناطق اور دلیل صادق ہیں:

جواب: قارئین مختشم کیجئے غور فرمائیں کہ حضرت کے اس فساد و جہالت والے قول کی ز دمیں جو عظیم ستیاں آتی ہیں ان میں چندا یک کے نام درج ذیل ہیں:

ا: امام فخرالدين رازي (التوفى:٢٠١ه)

٢: علامه ابوالحيان محمر بن يوسف اندلي (التوفي: ٥٥٥ه)

۳: علامه ابواللیث نصر بن محمسم قندی (المتوفی: ۵ ساسه)

٣: امام ابومحم الحسين بن مسعود (التوفي:١٦ه)

۵: علامه کلی بن محمر حازن (التوفی: ۲۵ ک ه )

٢: امام بيضاوي (التوفي: ٩١ ٢ هـ)

2: امام ابل سنت امام احمد رضاخان (التوفى ١٣٨٠ه)

۸ بلکہ شخ الحدیث صاحب خود کیونکہ آپ نے اپی کتاب کے ابتدائی صفحات پر بڑے شدو مد
 کے ساتھ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بجین میں نبی ہونے پرطویل بحث فر مائی۔ اللہ الغیٰ!

ص٣١٣: تنام عيناي سے نبوہ بالقوہ ثابت ہوتی ہے بالفعل نہيں۔

جواب: اس حدیث سے نبوت بالقو ۃ مراد لینا حضرت کی ذاتی رائے اورتفر دہے جو کہ بلادلیل اورخودساختہ ہے۔

ص ۱۱۳: تمام انبیاء کو بچین سے نبی مانیں۔ (مفہوم عبارت)

جواب: آپ پہلے بیوصف تمام انبیاء کرام کے لیےان کے بین سے ٹابت کردیں۔

س ٢٢٣: امت كے ساتھ موازنه پراعتراضات ـ

ثالثا:

جواب: اس حدیث ہے وجوہ استدلال ہم کتاب کے پچھلے صفحات پر پیش کر چکے ہیں یہاں پر صرف بیوض کریں گے کہ کیاامت کے مؤخر ہونے سے نبوت کی تاخیر بھی ثابت ہو جائے گی؟ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کوتو آپ کے بہول جالیس برس کی عمر مبارک میں نبوت سے سرفراز فرمادیا گیالیکن آپ صلی الله علیہ وسلم کی امت تو آپ صلی الله علیہ وسلم کے وصال با کمال کے بعد بھی جاری اور قیام قیامت تک جاری رہے گی۔تو اس ے آ ب صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت میں کیا فرق پڑتا ہے۔

موا هب لدنيه مين امام قسطلاني (التوفي: ٩٢٣ هـ) لكصترين: ثانيا:

حضرت ابوذرنے کہا: میں نے کہا کہ یارسول اللہ! آپ کو کیے علم ہوا کہ آپ نبی ہیں اور کس دلیل ہے علم ہوا کہ آپ نبی ہیں حتیٰ کہ آپ کو یقین ہو گیا؟ (ج:۱،ص۳۰) چنانچەرسول الله صلى الله عليه وسلم نے حدیث بیان فرمائی ۔ للبذااس حدیث سے خودنی كريم صلى الله عليه وسلم نے اپنے نبی ہونے پر استدلال كيا ہے اور اپنے نبی ہونے كی دلیل بیان کی ہے آپ کسی کو بین حاصل نہیں ہے کہ وہ اس پر مزید بحث و تمحیص کر ہے اوربيثابت كرے كماس حديث ہے آپ صلى الله عليه وسلم كانبى ہونا ثابت نہيں ہوتا۔ اگراللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ستقبل میں ہونے والے امتی دکھائے ہیں یا ان کے ساتھ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کوتو لا گیا تو اس سے بیکیے ثابت ہو گیا کہ آ پ صلی الله عليه وسلم اس وقت نبی نه تھے۔ نيز حضرت کا پينجز پيه کے اس وقت آپ صلی الله عليه وسلم کے لیے امت ثابت نہیں ہو علی بی معاملہ بھی عجیب تر ہے۔ امام احمد رضا خان

" تمام انبیاء ومرسلین این عهد میں بھی حضور صلی الله علیہ وسلم کے امتی تصاور اب بھی ائتی ہیں۔'(فتاویٰ رضویہ (قدیم)، ج: ۹ ، ص: ۲ ۱ )

ثانا:

لیجے! حضرت آپ کے اور ہمارے متفقہ امام و مجدد کی تحقیق کے مطابق جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلم کے کم کریم صلی اللہ علیہ وسلم جالیس برس کے تصاس وقت بھی آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے کم وبیش ایک لاکھ چوہیں ہزارامتی تھے۔

ص ٢٦١: علامه غلام نصیرالدین فرماتے ہیں: اگر مان بھی لیا جائے کہ ساڑھے انتالیس کے بعد

ہے خواب شروع ہوئے تو اگر ساڑھے انتالیس سال کے بعد نبوت سلیم کرنا گتاخی

ہیں ہے تو اگر مزید چھ مہینے کا وقفہ سلیم کرلیا جائے تو پھریہ گتاخی کیے ہوجائے گی۔

جواب: استغفر اللہ، یعنی ساڑھے انتالیس سال کی عمر میں سے خواب کا آغاز اور نبوت کا آغاز

ستلیم کرنے کے باوجود چھ ماہ تک آپ کو نبی سلیم نہ کرنا گتاخی نہیں۔ فیاللعجب!

ص۲۲۳: پرعلامہ غلام نصیر اللہ بن امام احمد رضا خان کے حوالے سے لکھتے ہیں: تمام انہیاء علیم سلیم میں پہلے نبوت کی صلاحیتیں رکھی جاتی ہیں اور ان کے اندر نبوت کی استعداد

کامل طور پرموجود ہوتی ہے۔

کامل طور پرموجود ہوتی ہے۔

جواب: اولاً: ایک طرف تو به ثابت کیا جا رہا ہے کہ انبیاء میں نبوت کی تمام تر صلاحیتیں و
استعدادات کامل طور پرموجود ہوتی ہیں لیکن دوسری طرف به کہا جارہا ہے کہ آپ سلی
اللہ علیہ وسلم میں وحی کے خل کی استعداد نہ تھی بلکہ چالیس سال تک مختلف طرق ہے وہ
استعدادات بیدا کی گئیں۔

علامہ صاحب کے والدگرامی کی تحقیق کے مطابق چالیس برس تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں مختلف طرق سے وحی کے تل کی استعداد پیدا کی ٹی اور قوٰ کی بشریہ کو مضبوط کیا گیا۔ اب غور طلب امریہ ہے کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ۱۳ برس کے ہوئے تو پھر بار بار وحی کے تل و ہمیشہ مرتبہ عالی کی طرف گامزن رہتے ہوئے آپ کے قوٰ کی بشریہ س قدر مضبوط ہو چکے ہوں گے اس کا اندازہ ناممکن ہے۔ لیکن ہم و یکھتے ہیں کہ مرض الموت میں مضبوط ہو چکے ہوں گے اس کا اندازہ ناممکن ہے۔ لیکن ہم و یکھتے ہیں کہ مرض الموت میں

اولاً:

رسول الدّ صلى الدّ عليه وسلم سے چلانہيں جاتا تھا دوافرادسہاراد ہے کرلاتے ہے جرت ہے کہ جب دہ قوٰ ی اسخ مضبوط سے کہ دہی کی ثقالت کو ہرداشت کرر ہے سے تھ بیاری کی ثقالت کو ہرداشت نہیں کی کیا وقعت اور اگر دہ قوٰ ی اسخ کمزور ہو چکے سے کہ بیاری کی ثقالت کو ہرداشت نہیں کر سکتے سے تو وی کی ثقالت کو کیسے ہیں کہ وی تواس کر سکتے سے تو وی کی ثقالت کو کیسے ہیں کہ وی تواس وقت بھی نازل ہور ہی تھی۔ الغرض جب قوٰ ی بشریہ عالم ضعف میں وی کی ثقالت کو ہرداشت کر سکتے سے تو کی شالت کو ہرداشت کر سکتے سے تو کی مرجب بھر پور جوانی میں قوٰ ی بشریہ نہایت مضبوط و توانا ہوتے ہرداشت کر سکتے سے تو کی کے کمل کے قابل کیوں نہ تھے؟

حرف آخروش الحديث والنفير حضرت علامه اشرف سيالوي كي حضور دست بسة كزارش:

یہ بات اصول حدیث سے ادنی می واقفیت رکھنے والے مخص پرعیاں ہے کہ رسول اللہ کے نضائل ومنا قب کے اثبات کے لیے حدیث ضعیف بھی قابل قبول ہے۔ اگر ہم بہ طور تنز ل تعلیم بھی کرلیں کہ اس مسئلہ میں آپ کے مخالفین کے دلائل ضعیف ہیں تو پھر کیا خرج ہے وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ایک فضیلت عظمیٰ کا اثبات کر رہے ہیں لہٰذا آپ یہاں بھی قول ضعیف قبول فرما کیں اور اس مسئلہ کوخواہ مخواہ طول نہ دیں کیونکہ دونوں اقسام کے دلائل میں تطبیق ممکن ہے۔

ٹانیا: بہطورتطبیق پھرعرض ہے کہ جالیس برس کی عمر سے بل کا عرصہ وہ عرصہ مبارک تھا جس میں آ پ سلی اللہ علیہ وسلم کی طرف وحی خفی ،القاء وغیرہ کیا جاتا ،لیکن جالیس برس کے بعد والی عمر والاعرصہ وہ عرصہ مبارک تھا جس میں آ پ سلی اللہ علیہ وسلم کی طرف وحی جلی بعد والی عمر والاعرصہ وہ عرصہ مبارک تھا جس میں آ پ سلی اللہ علیہ وسلم کی طرف وحی جلی بھی ناز ل فر مائی گئی۔

ثالثاً: عالیس برس قبل آپ سلی الله علیه وسلم کوبلیغ کاحکم نہیں تھا جبکہ جالیس برس کی عمر مبارک پالٹند علیہ وسلم کوبلیغ کاحکم نہیں عطا فر ما دیا گیا۔ اور آپ صلی الله علیہ وسلم کوبلیغ کاحکم بھی عطا فر ما دیا گیا۔ اور آپ صلی الله

رابعاً:

علیہ وسلم کورسالت کے عظیم منصب پر فائز کیا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ کئی علاء کرام نے چالیس برس بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا قول پیش کیا ہے۔ الغرض جن عرفاء وصوفیاء ومفسرین کے اقوال میں چالیس سال کی عمر مبارک کے وقت نبوت کے حصول کا ثبوت ملتا ہے اس سے مراد نبوت کا وحی جلی و تبلیغ احکام والا دور سمجھا جائے جس سے تصیل حاصل بھی لازم نہیں آئے گی۔ اور نہ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس سے تصیل حاصل بھی لازم نہیں آئے گی۔ اور نہ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک وصیف جلیل کا انکار لازم آئے گا۔

امام ابل سنت مجدد دین وملت امام احمد رضا خان فر ماتے ہیں:

علاوہ بریں رب العزت عزوجل اینے خلیل جلیل سیدنا ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والتسلیم کی نبیت فرما تاہے:

ُ إِذْ قَالَ لَهُ وَبُهُ السَّلِمُ قَالَ اَسُلَمُتُ لِرَبِّ العَلْمِينَ.

''جباس سے فرماً یا آئی کے رب نے کہ اسلام لا بولا میں اسلام لا یا رب الجلمین کے لیے۔''

جب خلیل کبریا علیه الصلوٰ ق والنتنا کو اسلام لائے کا حکم ہونا اور ان کا عرض کرنا کہ میں اسلام لا یا معاذ اللہ ان کے ایمان قدیم واسلام مُستمر کا منافی نہ ہواالخ۔

(تنزيه المكانة الحيدريه ، ص: ٣٦)

لهذا اگر کسی محدث یا مفسر نے بیکها ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو عمر مبارک کے فلال حصہ میں نبوت ملی توبی آ ب صلی اللہ علیہ وسلم کی قدیم وستم نبوت کا منافی نہ ہوگا۔ فاضم و آخر دعو انا ان الحمد الله رب العلمین و الصلواة و السلام علی سیدنا محمد قائد المرسلین و علی آله و اصحابه و ازو اجه و امته اجمعین

# كتابيات

|                                         | قرآن مجيد       | (1)           |
|-----------------------------------------|-----------------|---------------|
| امام ابو عبدالله مجمد بن اسماعیل بخاری  | صحيح بخارى      | (٢)           |
| امام مسلم بن حجاج قشيري                 | صحيح مسلم       | (")           |
| امام ابو عیسلی محمد بن عیسلی ترمذی      | جامع ترمذی      | (~)           |
| امام ابو داؤد سليمان بن اشعث            | سنن ابی داؤ د   | (4)           |
| امام عبدالله بن عبدالرحمٰن دارمي        | مسند دارمی      | (Y)           |
| امام ابو عبدالله محمد بن عبدالله حاكم   | المستدرك        | (4)           |
| علامه شمس الدين ذهبي                    | التلخيص         | (^)           |
| حافظ ابوبكر احمد بن حسين بيهقي          | دلائل النبوة    | (9)           |
| امام ابو القاسم سليمان بن احمد الطبراني | معجم كبير       | (1.)          |
| امام احمد بن حنبل                       | مسند امام احمد  | (11)          |
| امام عبدالرزاق بن همام صنعاني           | مصنف عبدالرزاق  | (17)          |
| امام ابو نعيم                           | دلائل النبوة    | (12)          |
| امام ابن الاثير الجزري                  | جامع الاصول     | (14)          |
| امام ابن ابی عاصم                       | السنه           | (10)          |
| حافظ نور الدين على بن ابي بكر الهيثمي   | مجمع الزوائد    |               |
| حافظ جلال الدين سيوطى                   | الجامع الصغير   |               |
| امام عبدالله بن عدى                     | الكامل          |               |
| امام ابوبكر احمد بن حسين آجري           | الشريعه         |               |
| امام ابن ابی عاصم                       | الاحاد والمثاني | ( <b>*</b> *) |
| marfat.com                              |                 |               |

| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR |                                |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------|
| امام ولي الدين نيريزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | منكوة                          | (* !.)        |
| حافظ جلال الدين سيوطى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الدرر المنتفرة                 | ( r.r.)       |
| امام ابو حاتم محمد بن حبان البسنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الاحسان به ترنيب صحيح ابن حبان | (rr)          |
| امام فخر الدين محمد بن صياء الدين عمر راوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | نفسير كبير                     |               |
| امام ابن ابی حاتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير ابن ابي حاتم             | ( r s )       |
| علامه ابو البركات احمد بن محمود نسفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | مدارک                          | ( 7 1 )       |
| علامه ابو الحيان محمد بن يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | البحر المحيط                   | (* -)         |
| علامه ابو الحيان محمد بن يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | البهر الماد                    | ( P A )       |
| علامه محمو د بن عمر زمخشری (معتزلی)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الكشاف                         | ( • • )       |
| علامه اسساعيل حفى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | روح البيان                     | ( <b>r</b> •) |
| شيخ سليمان بن عمر المعروف بالجمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الفتوحات الالهيه               | ( <b>r</b> 1) |
| علامه ابو الليث نصر بن محمد سمرقندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سمرفندى                        | ( <b>rr</b> ) |
| حافظ عماد الدين اسماعيل بن عمر بن كثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ابن کثیر                       | ( <b>PP</b> ) |
| علامه سيد محمو د آلوسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | رو ح المعانى                   | ( <b>*</b> *) |
| حافظ جلال الدين سيوطى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | در منفور                       | ( <b>rs</b> ) |
| حافظ جلال الدين سيوطى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | جلالين                         | ( <b>L1</b> ) |
| علامه أحمد شهاب الدين خفاجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عناية القاضى                   | (PZ)          |
| علامه محي الدين محمد بن مصطفى قوجوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حاشیه شیخ زاده                 | (FA)          |
| علامه عبدالحكيم سيالكوني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حاشيه بيضاوى                   | ( • • )       |
| علامه عصام الدين اسماعيل بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | حاشیه قونوی                    | (*•)          |
| علامه نظام الدين الحسن بن محمد بن الحسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                | (* 1)         |
| مام ابو محمد الحسين بن مسعو د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                |               |
| مام ابن حجر عسقلاتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                |               |
| بلامه عمر على بن عادل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لباب في علوم الكتاب            | (~~)          |

## ب فی علوم الکتاب علی بن عادل marfat.com

-1:

| علامه الخطيب شربيني                           | السراج المنير        | (~0)               |
|-----------------------------------------------|----------------------|--------------------|
| امام عبدالله بن عمر بيضاوي                    | بيضاوى               | (4.4)              |
| علامه على بن محمد خازن                        | خازن                 | (44)               |
| علامه ابو الفرج عبدالرحمن بن على بن محمد جوزي | زاد المسير           | ( <sup>^</sup> ^ ) |
| امام ابو منصور محمد بن ماتریدی                | تاويلات اهل السنه    | ( °°)              |
| امام ابو اسحاق بن محمد ثعلبي                  | الكشف البيان         | ( <b>a</b> • )     |
| علامه ابو الحسن على بن محمد بن حبيب ماوردي    | النكت و العيون       | (21)               |
| علامه ابو عبدالله محمد بن احمد مالكي قرطبي    | الجامع لاحكام القرآن | (ST)               |
| علامه عبدالرحمن بن محمد بن مخلوف              | تفسير الثعالبى       | (DT)               |
| علامه احمد بن محمد صاوى                       | الصاوى               | (54)               |
| قاضی ثناء الله پانی پتی                       | مظهرى                | (33)               |
| علامه احمد جيون حنفي                          | تفسيرات أحمديه       | (01)               |
| علامه طنطاوي مصري                             | الوسيط               | (04)               |
| مفتى احمد يار خان نعيمى                       | نور العرفان          | (51)               |
| صدر الافاضل سيد محمد نعيم الدين مراد آبادي    | خزائن العرفان        | (09)               |
| علامه ابو الحسنات سيد احمد قادري              | تفسير حسنات          |                    |
| علامه غلام رسول سعيدى                         | تبيان القرآن         | (11)               |
| نواب صديق حسن خاں بھوپالي                     | فتح البيان           |                    |
| مولوی شبیر احمد عثمانی (دیوبندی)              | تفسير عثمانى         |                    |
| مولوي عبدالماجد دريا آبادي (ديوبندي)          | تفسير ماجدى          |                    |
| مولوی محمد شفیع (دیوبندی)                     | معارف القرآن         |                    |
| علامه غلام جيلاني ميرڻهي                      | بشير القارى          |                    |
| شيخ عبدالحق محدث دهلوى                        | اشعة اللمعات         |                    |
| علامه علی بن سلطان محمد القاری<br>marfat.c    | شرح فقه اکبر         | ( 4 4 )            |

| علامه سعد الدين مسعود بن عمر تفتازاني    | شرح المقاصد        | (14)           |
|------------------------------------------|--------------------|----------------|
| علامه مير سيد شريف على بن محمد جرجاني    | شرح المواقف        | (4.)           |
| علامه عبدالعزيز پرهاروي                  | نبراس              | (41)           |
| امام ابو شکور سالمی                      | تمهيد              | (Zr)           |
| امام اعظم                                | الفقه الاكبر       | (ZT)           |
| علامه شاه فصل رسول قادرى                 | المعتقد المنتقد    | (44)           |
| امام ابو عبدالله محمد بن اسماعیل بخاری   | التاريخ الكبير     | (40)           |
| علامه شمس الدين محمد بي عدالرحمن السخاوي | المقاصد الحسنه     | (41)           |
| علامه ابن حجر مكي                        | الفتاوى الحديثيه   | (44)           |
| امام ابن رجب حنبلي                       | لطائف المعارف      | (41)           |
| امام احمد قسطلاني                        | المواهب اللدنيه    | (49)           |
| علامه محمد بن يوسف الصالحي الشافي        | سبل الهدى          | ( <b>^ •</b> ) |
| علامه على القارى                         | المورد الروى       | (^1)           |
| قاصی عیاض بن موسی                        | شفا                | ( <b>^ r</b> ) |
| علامه احمد شهاب الدين خفاجي              | نسيم الرياض        | (Ar            |
| علامه على بن سلطان محمد القارى           | شرح شفا            | (^^)           |
| حافظ جلال الدين سيوطى                    | الحصائص الكبرى     | (^0)           |
| علامه عبدالرحمن بن على جوزى              | الوفا              | (AY)           |
| علامه حسين بن محمد ديار بكرى             | تاريخ الخميس       | (14)           |
| امام ابن هشام                            | السيرة النبويه     | (^^)           |
| شيخ عبدالحق محدث دهلوى                   | مدار ج النبوة      | (^4)           |
| علامه محمد عبدالباقي زرقاني              | زرقائي على المواهب | (4 *).         |
| حافظ جلال الدين سيوطى                    | الحاوى للفتاوى     |                |
| امام محمد بن سعد                         | الطبقات الكبراي    | (41)           |

(۱۱۱) تنویر الابصار

| امام احمد بن حجر الهيتمي              | (۹۳) منح المكيه                             |
|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| علامه ابو الحسن على بن محمد الماور دي | (٩٣) اعلام النبوة                           |
| علامه عمر بن احمد الخرپوتي            | (٩٥) عقيدة الشهده                           |
| علامه احمد جونپوری                    | (۹۲) نور الانوار                            |
| شيخ ابو عبدالله محمد بن قاسم الرصاع   | (٩٤) تذكرة المحبين                          |
| علامه عبدالوهاب شعراني                | (٩٨) اليواقيت والجواهر                      |
| شيخ ابو حسن احمد بن عبدالله البكري    | (٩٩) الانوار و مصباح السرور و الافكار       |
| امام محمد جعفر بن ادريس الكتاني       | (۰۰۱) جلاء القلوب                           |
| علامه سيد محمد مرتضى حسيني زبيدي      | (۱۰۱) تاج العروس                            |
| علامه حسين بن محمد راغب اصفهاني       | (۱۰۲) المفردات                              |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۱۰۳) كنز الايمان                           |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۴۰۰) فتاوی رضویه                           |
| امام احمه. رضا خاں قادری              | (۵۰۱) المعتمد المستند                       |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۲۰۱) تجلى اليقين                           |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۲۰۰) الجراز الدياني                        |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۱۰۸) نفی الفئی                             |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۹۰۱) الامن و العلى                         |
| امام احمد رضا خاں قادری               | (۱۱۰) حدائق بخشش                            |
| علامه امجد على اعظمي                  | (۱۱۱) بهار شریعت                            |
| علامه سيد احمد سعيد كاظمى             | (۱۱۲) مقالات كاظمى                          |
| علامه سيد احمد سعيد كاظمى             | (۱۱۳) مقصود کائنات                          |
| علامه غلام نصير الدين سيالوى          | (۱۱۳) عبارات اکابر کا تحقیقی و تنقیدی جائزه |
| علامه اشرف سيالوي                     | (۱۱۵) كوثر الحيرات                          |
|                                       | A ATT WEST TOTAL                            |

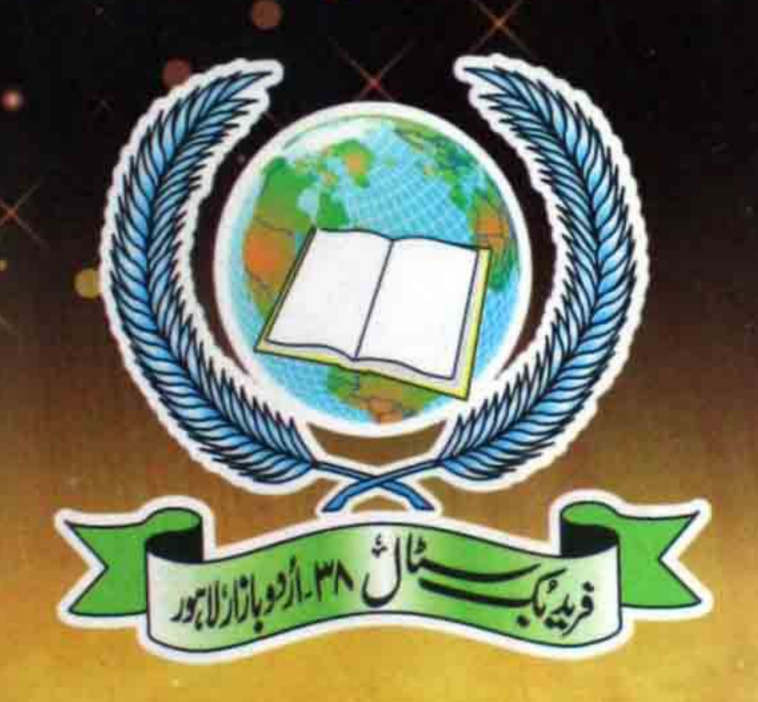
علامه اشرف سیالوی marfat.com

| (۱۱۷) ردشهاب ثاقب           |
|-----------------------------|
| (۱۱۸) فتاوی فیض رسول        |
| (۱۱۹) طيب الورده            |
| (۱۲۰) دین مصطفرے            |
| (۱۲۱) اثبات علم غیب         |
| (۲۲) پڑھا لکھا امی          |
| (۱۲۳) علم القرآن            |
| (۱۲۴) شرح سلام رضا          |
| (۱۲۵) سیرت حلبیه            |
| (١٢٦) تذكرة الانبياء        |
| ر ۱۲۷) رساله نور            |
| (١٢٨) عمدة البيان           |
| (١٢٩) ماهنامه "السعيد"      |
| (۱۳۰) کتب علمائے دیوبند     |
| (۱۳۱) نشر الطيب             |
| (۱۳۲) فيض الباري            |
| (۱۳۳) العرف الشذى           |
| (۱۳۳) تحذير الناس           |
| (۱۳۵) کتب علمانے غیر مقلدین |
| (۱۳۱) شان مصطفے             |
|                             |

### marfat.com

(١٣٥) سلسلة الاحاديث صحيحه

مولوي ناصر الدين الباني



### menter